

513

॥ श्रीहरि:॥

# मुण्डकोपनिषद्



गीताप्रेस, गोरखपुर

सं० १९९२ से २०५२ तक सं० २०५३ सत्रहवाँ संस्करण ७६,२५० ५,००० योग ८१,२५०



मूल्य-छः रुपये

मुद्रक—गीताप्रेस, गोरखपुर—२७३००५ दूरभाष—३३४७२१

# The State of the s

# निवेदन

मुण्डकोपनिषद् अथवेवेदके मन्त्रभागके अन्तर्गत है। इसमें तीन मुण्डक हैं और एक-एक मुण्डकके दो-दो खण्ड हैं। प्रन्थके आरम्भमें प्रन्थोक्त विद्याकी आचार्यपरम्परा दी गयी है। वहाँ वतलाया है कि यह विद्या ब्रह्माजीसे अथवीको प्राप्त हुई और अथवीसे क्रमशः अङ्गी और भारद्वाजके द्वारा अङ्गिराको प्राप्त हुई। उन अङ्गिरा मुनिके पास महागृहस्थ शौनकने विविवत् आकर पूछा कि 'भगवन्! ऐसी कौन-सी वस्तु है जिस एकके जान लेनेपर सब कुछ जान लिया जाता है!' महर्षि शौनकका यह प्रस्न प्राणिमात्रके लिये बड़ा कुतहल्जनक है, क्योंकि सभी जीव अधिक-से-अधिक वस्तुओंका ज्ञान प्राप्त करना चाहते हैं।

इसके उत्तरमें महर्षि अङ्गराने परा और अपरा नामक दो विद्याओं-का निरूपण किया है। जिसके द्वारा ऐहिक और आमुष्मिक अनात्म पदार्थोंका ज्ञान होता है उसे अपरा विद्या कहा है, तथा जिससे अखण्ड, अविनाशी एवं निष्प्रपञ्च परमार्थतत्त्वका बोध होता है उसे परा विद्या कहा गया है। सारा संसार अपरा विद्याका विषय है तथा संसारी पुरुषोंकी प्रवृत्ति भी उसीकी ओर है। उसीके द्वारा ऐसे किसी एक ही अखण्ड तत्त्वका ज्ञान नहीं हो सकता जो सम्पूर्ण ज्ञानोंका अधिष्टान हो, क्योंकि उसके विषयभूत जितने पदार्थ हैं वे सब-के-सब परिच्छिन ही हैं। अपरा विद्या वस्तुतः अविद्या ही है; व्यवहारमें उपयोगी होनेके कारण ही उसे विद्या कहा जाता है। अखण्ड और अव्यय तत्त्वके जिज्ञासुके लिये वह त्याज्य ही है। इसीलिये आचार्य अङ्गराने यहाँ उसका उल्लेख किया है।

इस प्रकार विद्याके दो भेद कर फिर सम्पूर्ण प्रन्थमें उन्होंका सविस्तर वर्णन किया गया है। प्रन्थका पूर्वार्ध प्रधानतया अपरा विद्याका निरूपण करता है और उत्तरार्घमें मुख्यतया परा विद्या और उसकी प्राप्तिके साधनोंका विवेचन हैं । इस उपनिषद्की वर्णनशैली वड़ी ही उदात एवं हृदयहारिणी है, जिससे खभावतः ही जिज्ञासुओंका हृदय इसकी ओर आकर्षित हो जाता है।

उपनिपदोंका जो प्रचित कम है उसके अनुसार इसका अध्ययन प्रक्तोपनिपद्के पश्चात् किया जाता है। परन्तु प्रस्तुत पुस्तकके पृष्ठ ९४ पर भगवान् शङ्कराचार्य लिखते हैं— 'वक्ष्यित च 'न येषु जिह्ममनृतं न माया च' इति' अर्थात् 'जैसा कि आगे (प्रक्ष्तोपनिपद्में) 'जिन पुरुषोंमें अकुटिलता, अनृत और माया नहीं है' इत्यादि वावयद्वारा कहेंगे भी।' इस प्रकार प्रक्ष्तोपनिपद्के प्रथम प्रक्ष्तके अन्तिम मन्त्रका भविष्यकालिक उल्लेख करके आचार्य सूचित करते हैं कि पहले मुण्डकका अध्ययन करना चाहिये और उसके पश्चात् प्रक्ष्तका। प्रक्ष्तोपनिपद्का भाष्य आरम्भ करते हुए तो उन्होंने इसका स्पष्टतया उल्लेख किया है। अतः शाङ्करसम्प्रदायके वेदान्तिवधार्थियोंको उपनिपद्भाष्यका इसी कमसे अध्ययन करना चाहिये। अस्तु, भगवान्से प्रार्थना है कि इस प्रन्थके अनुशीलनद्वारा हमें ऐसी योग्यता प्रदान करें जिससे हम उनके सर्वा- विष्टानभूत परात्पर खरूपका रहस्य हदयक्षम कर सर्वे।

अनुवादक



# <sub>श्रीहरिः</sub> विषय-सूची

|          |                      | वृष्ठ |
|----------|----------------------|-------|
| •••      | •••                  | 8     |
|          |                      |       |
|          |                      |       |
|          |                      | 2     |
|          |                      | 4     |
|          |                      | 6     |
|          |                      | 22    |
|          |                      | १२    |
|          |                      | १५    |
|          |                      | 26    |
|          |                      | 15    |
|          |                      | 78    |
|          |                      | 41    |
|          |                      |       |
| •••      | •••                  | २३    |
| •••      | •••                  | २६    |
| •••      | •••                  | २७    |
| •••      | •••                  | २९    |
| •••      | •••                  | ₹0    |
| •••      |                      | ३२    |
| •••      | •••                  | ३४    |
| ता देखने | वाले पुरुषके         |       |
| •••      |                      | 39    |
| •••      |                      | 83    |
|          | <br><br><br>ता देखने |       |

| विषय                                                       |              | 48  |  |  |
|------------------------------------------------------------|--------------|-----|--|--|
| द्वितीय ग्रुण्डक                                           |              |     |  |  |
| प्रथम खण्ड                                                 |              |     |  |  |
| २०. अग्रिसे स्फुलिङ्गोंके समान ब्रह्मसे जगत्की उत्पत्ति    | •••          | 88  |  |  |
| २१. ब्रह्मका पारमार्थिक स्वरूप                             |              | ४६  |  |  |
| २२. ब्रह्मका सर्वकारणत्य                                   |              | 40  |  |  |
| २३. सर्वभूतान्तरात्मा ब्रह्मका विश्वरूप                    | •••          | ५२  |  |  |
| २४. अक्षर पुरुषसे चराचरकी उत्पत्तिका क्रम                  | •••          | 48  |  |  |
| २५. कर्म और उनके साधन भी पुरुषप्रसूत ही हैं                | •••          | ५५  |  |  |
| २६. इन्द्रिय, विषय और इन्द्रियस्थानादि भी ब्रह्मजनित       | ही हैं       | ५७  |  |  |
| २७. पर्वत, नदी और ओपधि आदिका ब्रह्मजन्यत्व                 |              | ५९  |  |  |
| २८. ब्रह्म और जगत्का अभेद तथा ब्रह्मज्ञानसे अविद्या-प्रनिध | का नाश · · · | ६०  |  |  |
| द्वितीय खण्ड                                               |              |     |  |  |
| २९. ब्रह्मका स्वरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये आदेश       | ,            | ६२  |  |  |
| ३०. ब्रह्ममें मनोनिवेश करनेका विधान                        | •••          | ६४  |  |  |
| ३१. ब्रह्मवेधनकी विधि                                      |              | ६६  |  |  |
| ३२. वेधनके लिये ग्रहण किये जानेवाले धनुषादिका स्पर्ध       | करण · · ·    | ६७  |  |  |
| ३३. आत्मसाक्षात्कारके लिये पुनः विधि                       |              | ६९  |  |  |
| ३४. ओंकाररूपसे ब्रह्मचिन्तनकी विधि                         | •••          | 90  |  |  |
| ३५. अपर ब्रह्मंका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार           | •••          | ७२  |  |  |
| ३६. ब्रह्मसाक्षात्कारका फल                                 |              | ७५  |  |  |
| ३७. ज्वोतिर्मय ब्रह्म                                      |              | .७६ |  |  |
| ३८. ब्रह्मका सर्वप्रकाशकत्व                                |              | 96  |  |  |
| ३९. ब्रह्मका सर्वेच्यापकत्व                                | •••          | 60  |  |  |
| नृतीय मुण्डक                                               |              |     |  |  |
| प्रथम खण्ड                                                 |              |     |  |  |
| ४०. प्रकारान्तरसे ब्रह्मनिरूपण                             | •••          | ८२  |  |  |
| ४१. समान वृक्षपर रहनेबाले दो पक्षी                         | •••          | 23  |  |  |
|                                                            |              |     |  |  |

| विपय                                             |                      |       | वृष्ठ |
|--------------------------------------------------|----------------------|-------|-------|
| ४२. ईश्वरदर्शनसे जीवकी शोकनिवृत्ति               | •••                  |       | 64    |
|                                                  |                      |       |       |
| ४३. श्रेष्ठतम ब्रह्मज्ञ                          |                      | •••   | 66    |
| ४४. आत्मदर्शनके साधन                             | •••                  | •••   | ९२    |
| ४५. सत्यकी महिमा                                 | •••                  | •••   | 98    |
| ४६. परमपदका स्वरूप                               | •••                  | •••   | ९६    |
| ४७. आत्मसाक्षात्कारका असाधारण साधन-चित्त         | য়েব্রি              | •••   | 36    |
| ४८. शरीरमें इन्द्रियरूपसे अनुप्रविष्ट हुए आत्माक | ा चित्तग्रद्धिद्वारा |       |       |
| साक्षात्कार                                      | •••                  | •••   | १००   |
| ४९. आत्मज्ञका यैभय और उसकी पूजाका विधान          |                      | •••   | १०१   |
| द्वितीय खण्ड .                                   |                      |       |       |
| ५०. आत्मवेत्ताकी पूजाका फल                       | •••                  | •••   | १०३   |
| ५१. निष्कामतासे पुनर्जन्मनिवृत्ति                | •••                  | • • • | १०४   |
| ५२. आत्मदर्शनका प्रधान साधन-जिज्ञासा             |                      | •••   | १०६   |
| ५३. आत्मदर्शनके अन्य साधन                        | •••                  | •••   | १०७   |
| ५४. आत्मदर्शीकी ब्रह्मप्राप्तिका प्रकार          |                      | •••   | १०९   |
| ५५. ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्राप्ति                   | •••                  | •••   | ११०   |
| ५६. मोक्षका स्वरूप                               | •••                  | •••   | ११३   |
| ५७. ब्रह्मप्राप्तिमें नदी आदिका दृष्टान्त        |                      | •••   | ११५   |
| ५८. ब्रह्मवेत्ता ब्रह्म ही है                    | •••                  | •••   | ११५   |
| ५९. विद्याप्रदानकी विधि                          |                      | •••   | ११७   |
| ६०. उपसंहार                                      | •••                  | •••   | ११९   |
| ६१. शान्तिपाठः                                   | •••                  | •••   | १२१   |



BIGGERSONS STATES OF THE REAL PROPERTY.

तत्सद्रह्मणे नमः

## मुण्डकोपनिषद्

मन्त्रार्थ, शाङ्करभाष्य और भाष्यार्थसहित

- when

भावाभावपदातीतं भावाभावातमकं च यत्। तद् वन्दे भावनातीतं स्वातमभूतं परं महः॥

#### शान्तिपाठ

ॐ अद्रं कर्णेभिः शृणुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षमिर्यजत्राः। स्थिरैरङ्गैस्तुष्डुवा थसस्तन्भिर्व्यशेम देवहितं यदायुः॥

ॐ शान्तिः! शान्तिः!! शान्तिः!!!

हे देवगण ! हम कानोंसे कन्याणमय वचन सुनें; यज्ञकर्ममें समर्थ होकर नेत्रोंसे ग्रुभ दर्शन करें; अपने स्थिर अङ्ग और शरीरोंसे स्तुति करनेवाळे हमळोग देवताओंके ळिये हितकर आयुका भोग करें । त्रिविध तापकी शान्ति हो ।

स्रित न इन्द्रो वृद्धश्रवाः स्रित नः पूपा विश्ववेदाः । स्रित नस्ताक्ष्यों अरिष्टनेमिः स्रित नो वृहस्पतिर्दधातु॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!

महान् कीर्तिमान् इन्द्र हमारा कल्याण करे, परम ज्ञानवान् [अथवा परम धनवान्] पृषा हमारा कल्याण करे, अरिष्टोंके [नाशके] लिये चक्ररूप गरुड हमारा कल्याण करे तथा बृहस्पतिजी हमारा कल्याण करें। त्रिविध तापकी शान्ति हो।

- 3 XOZOZOX C

### FFF FFF

#### प्रथम खण्ड

<del>∞∞</del>

#### संम्बन्धभाष्यम्

ॐ ब्रह्मा देवानामित्यांचा-थर्वणोपनिषत्। अस्याश्च विद्यासम्प्रदायकर्तृपार-म्पर्यलक्षणसम्बन्धम् आद्विवाह खयमेव स्तुत्यर्थम् । एवं हि महद्भिः परमपुरुषार्थसाधनत्वेन गुरुणायासेन लब्धा विद्येति श्रोतृबुद्धिप्ररोचनाय विद्यां मही-करोति । स्तुत्या प्ररोचितायां हि विद्यायां सादराः प्रवर्तेरित्रति। प्रयोजनेन तु विद्यायाः ब्रह्मविद्यायाः साध्यसाधनलक्षण-क्रम्बन्धप्रयोजन- सम्बन्धम् उत्तरत्र निरूपणम् वस्यति 'भिद्यते इदयप्रन्थिः' (मु०उ० रारा८)

'ॐ ब्रह्मा देवानाम्' इत्यादि [ वाक्यसे आरम्भ होनेवाली ] उपनिषद् अथर्ववेदकी है । श्रुति इसकी स्तुतिके लिये इसके विद्या-सम्प्रदायके कर्ताओंकी परम्परारूप सम्बन्धका सबसे पहले खयं ही वर्णन करती है । इस प्रकार यह दिखलाकर कि 'इस विद्याको परमपुरुषार्थके साधनरूपसे महा-पुरुषोंने अत्यन्त परिश्रमसे प्राप्त किया था' श्रुति श्रोताओंकी बुद्धिमें इसके लिये रुचि उत्पन करनेके छिये इसकी महत्ता दिखलातीं है, जिससे कि लोग स्तुतिके कारण रुचिकर प्रतीत हुई विद्याके उपार्जनमें आदरपूर्वक प्रवृत्त हों ।

अपने प्रयोजनके साथ ब्रह्म-विद्याका साध्यसाधनरूप संम्बन्ध आगे चलकर 'भिद्यते हृदयप्रन्थिः' इत्यादि मन्त्रद्वारा बतलाया जायगा। इत्यादिना,अत्र चापरशब्दवाच्या-यामृग्वेदादिलक्षणायां विधिप्रति-पेधमात्रपरायां विद्यायां संसार-कारणाविद्यादिदोपनिवर्तकत्वं नास्तीति स्वयमेवोक्त्वा परापर-विद्याभेदकरणपूर्वकम् 'अविद्या-यामन्तरे वर्तमानाः' (म्र० उ० १।२।८) इत्यादिना । तथा परत्राप्तिसाधनं सर्वसाधनसाध्य-विषयवैराग्यपूर्वकं गुरुप्रसाद-लभ्यां त्रह्मविद्यामाह—'परीक्ष्य लोकान्' (मु॰ उ॰ १।२।१२) इत्यादिना । प्रयोजनं चास-कृद्ववीति 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति' (मु॰उ॰३।२।९) इति 'परामृताः परिम्रच्यन्ति सर्वे' (म्र० उ० ३। २।६) इति च।

सानमात्रे यद्यपि सर्वाश्रमिणाम् यद्यपि संन्यासिनकैव अधिकारस्तथापि वालोंका त्रक्षिविद्या संन्यासिनिष्टेव ब्रह्म- विद्या मोक्षसाधनं ही मोक्षका न कर्मसिहितेति 'भैक्षचर्यां सहित न चरन्तः' (ग्रु० उ०१। २।११) 'मैक्षचर्यां संन्यासयोगात्' (ग्रु० उ० इत्यादि व स्ति। इति च ब्रवन्दर्शयति। करती है।

यहाँ तो 'विधि-प्रतिपेधमात्रमें तत्पर अपर शब्दवाच्य ऋग्वेदादिरूप विद्या संसारके कारणभूत अज्ञान आदि दोपकी निवृत्ति करनेवाछी नहीं है'-यह बात 'अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः' इत्यादि वाक्योंसे विद्याके पर और अपर भेद करते हुए खयं ही वतलाकर फिर 'परीक्ष्य लोकान्' इत्यादि वाक्योंसे साधन-साध्यरूप सब प्रकारके विषयोंसे वैराग्यपूर्वक गुरुकुपासे प्राप्य ब्रह्मविद्याको ही परब्रह्मकी प्राप्तिका साधन बतलाया है। तथा 'ब्रह्म वेद ब्रह्मैव मवति' 'परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे' इत्यादि वाक्योंसे उसका ष्रयोजन तो बारम्बार बतलाया है।

यद्यपि ज्ञानमात्रमें सभी आश्रम-वालोंका अविकार है तथापि ब्रह्मविद्या केवल संन्यासगत होनेपर ही मोक्षका साधन होती है कर्म-सहित नहीं—यह बात श्रुति 'मैक्षचर्या चरन्तः' 'संन्यासयोगात्' इत्यादि कहते हुए प्रदर्शित करती है । विद्याकर्मविरोधाच । न हि

ब्रह्मात्मैकत्वदर्शनेन

श्वानकर्मविरोधसह कर्म खमेऽपि

सम्पाद्यितुं शक्यम्।
विद्यायाः कालविशेषाभावादनियतनिमित्तत्वात्कालसङ्कोचातुपपत्तिः।

यतु गृहस्थेषु ब्रह्मविद्या-सम्प्रदायकर्तृत्वादि लिङ्गं न तित्थतन्यायं वाधितुम्रत्सहते । न हि विधिशतेनापि तमःप्रकाश-योरेकत्र सद्भावः शक्यते कर्तुं किम्रत लिङ्गेः केवलैरिति ।

एवमुक्तसम्बन्धप्रयोजनाया

<sub>उपनिष=छन्द-</sub>उपनिषदोऽल्पाक्षरं

गन्थवित्ररणमारभ्यते ।

य इमां ब्रह्मविद्यामुपयन्त्यात्मभावेन श्रद्धाभक्तिपुरःसराः

इसके सित्रा विद्या और कर्मका विरोध होनेके कारण भी यही सिद्ध होता है । ब्रह्मात्मैक्यदर्शनके साथ तो कर्मोंका सम्पादन खप्नमें भी नहीं किया जा सकता, क्योंकि विद्यासम्पादनका कोई कालविरोध नहीं है और न उसका कोई नियत निमित्त हो है; अतः किसी काल-विरोधद्वारा उसका संकोच कर देना उचित नहीं है ।

गृहस्थोंमें जो ब्रह्मविद्याका सम्प्रदायकर्तृत्व आदि लिङ्ग (अस्तित्व-सूचक निदर्शन) देखा गया है वह पूर्वप्रदर्शित स्थिरतर नियमको बाधित करनेमें समर्थ नहीं हो सकता, क्योंकि तम और प्रकाशकी एकत्र स्थिति तो सैकड़ों विधियोंसे भी नहीं की जा सकती, फिर केवल लिङ्गोंकी तो बात ही क्या है ?

इस प्रकार जिसके सम्बन्ध और प्रयोजनका निर्देश किया है उस [ मुण्डक ] उपनिषद्की यह संक्षिप्त व्याख्या आरम्भ की जाती है । जो छोग श्रद्धा-भक्तिपूर्वक आत्मभावसे इस ब्रह्मविद्याके समीप सन्तस्तेषां गर्भजन्मजरारोगा-द्यनर्थपूगं निशातयति परं वा ब्रह्म गमयत्यविद्यादिसंसार-कारणं चात्यन्तमवसादयति विनाशयतीत्युपनिपत् । उपनि-पूर्वस्य सदेरेवमर्थसरणात् ।

जाते हैं यह उनके गर्भ, जन्म, जरा और रोग आदि अनर्थसम्हका छेदन करती है, अथवा उन्हें परत्रहाको प्राप्त करा देती है, या संसारके कारणरूप अविद्या आदिका अत्यन्त अवसादन—विनाश कर देती है; इसीलिये इसे 'उपनिपद्' कहते हैं, क्योंकि 'उप' और 'नि' पूर्वक 'सद्' धातुका यही अर्थ माना गया है।

आचार्यपरम्परा

ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः सम्बभ्व विश्वस्य कर्ता भुवनस्य गोप्ता । स ब्रह्मविद्यां सर्वविद्याप्रतिष्ठा-मथर्वाय ज्येष्ठपुत्राय प्राह ॥ १ ॥

सम्पूर्ण देवताओं में पहले ब्रह्मा उत्पन्न हुआ । वह विश्वका रचिता और त्रिभुवनका रक्षक था । उसने अपने ज्येष्ठ पुत्र अथर्वाको समस्त विद्याओं को आश्रयभूत ब्रह्मविद्याका उपदेश दिया ॥ १ ॥

त्रक्षा परिवृद्धो महान्धर्मज्ञान-वैराग्येश्वयेः सर्वानन्यानितशेत इति । देवानां द्योतनवतामिन्द्रा-दीनां प्रथमो गुणैः प्रधानः सन् प्रथमोऽग्रे वा सम्बभ्वाभिन्यक्तः सम्यक्त्वातन्त्र्येणेत्यभिप्रायः । न तथा यथा धर्माधर्मवशात ब्रह्मा—परिवृद (सबसे बढ़ा हुआ) अर्थात् महान्, जो धर्म, ज्ञान, वैराग्य और ऐश्वर्यमें अन्य सबसे बढ़ा हुआ था, देवताओं—चोतन करनेवालों (प्रकाशमानों), इन्द्रा-दिकोंमें प्रथम—गुणोंद्वारा प्रधान-रूपसे अथवा सम्यक् स्वतन्त्रता-पूर्वक सबसे पहले उत्पन्न हुआ था यह इसका तात्पर्य है; क्योंकि ''जो यह अतीन्द्रिय, अप्राह्य … है

जायन्ते। संसारिणोऽन्ये "योऽसावतीन्द्रियोऽग्राह्यः . . ." (मनु० १। ७) इत्यादिसमृतेः। विश्वस्य सर्वस्य जगतः कर्तोत्पाद्यिता । भ्रुवनस्योत्प-न्नस्य गोप्ता पालियतेति विशेषणं ब्रह्मणो विद्यास्तुतये। सः एवं प्रख्यातमहत्त्वो व्रक्षा विद्यां ब्रह्मणः परमात्मनो विद्यां ब्रह्मविद्यां 'येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यम्' ( मु॰उ०१।२।१३ ) इति विशेषणात्परमात्मविषया हि सा ब्रह्मणा वाग्रजेनोक्तेति ब्रह्म-विद्या तां सर्वविद्याप्रतिष्ठां सर्व-विद्याभिव्यक्तिहेतुत्वात्सर्वविद्या-श्रयामित्यर्थः सर्वविद्यावेद्यं वा वस्त्वनयैव विज्ञायत इति, ''येनाश्रुतं श्रुतं भवति अमतं मतमविज्ञातं विज्ञातम्" (छा० उ॰ ६।१।३) इति श्रुतेः।

[ वह परमात्मा स्वयं उत्पन्न हुआ ]" इत्यादि स्मृतिके अनुसार वह, जैसे अन्य संसारी जीव उत्पन्न होते हैं उस तरह धर्म या अधर्मके वशीभूत होकर उत्पन्न नहीं हुआ ।

'विश्व अर्थात् सम्पूर्ण जगत्का कर्ता-उत्पन्न करनेवाला उत्पन्न हुए भुवनका गोप्ता—पाटन करनेवाला' ये ब्रह्माके विशेषण [ उसकी उपदेश की हुई ] विद्याकी स्तुतिके लिये हैं। जिसका महत्त्व इस प्रकार प्रसिद्ध है उस ब्रह्माने ब्रह्म-विद्याको-वहा यानी प्रमात्माकी विद्याको, जो 'जिससे अक्षर और सत्य पुरुषको जानता है' विशेषणसे युक्त होनेके कारण परमात्मसम्बन्धिनी ही है अग्रजन्मा ब्रह्माके द्वारा कही जानेके कारण जोब्रह्मविद्या कहलाती है उस ब्रह्मविद्याको, जो समस्त विद्याओंकी अभिन्यक्तिकी हेतुभूत होनेसे, अथवा "जिसके द्वारा अश्रुत श्रुत हो जाता है, मनन न किया हुआ मनन हो जाता है तथा अज्ञात ज्ञात हो जाता है" इस श्रतिके अनुसार इसीसे सर्वविद्यावेद्य वस्तुका ज्ञान होता सर्वविद्या-इसलिये जो प्रतिष्ठा यानी सम्पूर्ण विद्याओंकी आश्रयभूता है, अपने ज्येष्ठ पुत्र सर्वविद्याप्रतिष्ठामिति च स्तौति।
विद्यामथर्वाय ज्येष्ठपुत्राय प्राह।
ज्येष्ठश्रासौ पुत्रश्रानेकेषु ब्रह्मणः
सृष्टिप्रकारेष्वन्यतमस्य सृष्टिप्रकारस्य प्रमुखे पूर्वमथर्वा सृष्ट
इति ज्येष्ठस्तस्मै ज्येष्ठपुत्राय
प्राहोक्तवान्।। १।।

अथर्वासे कहा । यहाँ 'सर्वविद्या-प्रतिष्टाम्' इस पदसे विद्याकी स्तुति करते हैं । जो ज्येष्ठ ( सबसे बड़ा ) पुत्र हो उसे ज्येष्ठ पुत्र कहते हैं । ब्रह्माकी सृष्टिके अनेकों प्रकारोंमें किसी एक सृष्टिप्रकारके आदिमें सबसे पहले अथर्वाको ही उत्पन्न किया गया था, इसलिये वह ज्येष्ठ है । उस ज्येष्ठ पुत्रसे कहा ॥ १ ॥

अथर्वणे यां प्रवदेत ब्रह्मा-थर्वा तां पुरोवाचाङ्गिरे ब्रह्मविद्याम् ।

स भारद्वाजाय सत्यवहाय प्राह

भारद्वाजोऽङ्गिरसे परावराम् ॥ २ ॥

अथर्वाको ब्रह्माने जिसका उपदेश किया था वह ब्रह्मविद्या पूर्व-कालमें अथर्वाने अङ्गीको सिखायी । अङ्गीने उसे भरद्वाजके पुत्र सत्यवहसे कहा तथा भरद्वाजपुत्र (सत्यवह) ने इस प्रकार श्रेष्ठसे कनिष्ठको प्राप्त होती हुई वह विद्या अङ्गिरासे कही ॥ २ ॥

यामेतामथर्वणे प्रवदेतावद-द्रह्मविद्यां ब्रह्मा तामेव ब्रह्मणः प्राप्तामथर्वा पुरा पूर्वमुवाचोक्त-वानङ्गिरेऽङ्गिर्नाम्ने ब्रह्मविद्याम् । स चाङ्गीर्भारद्वाजाय भरद्वाज-

जिस ब्रह्मविद्याको ब्रह्माने अधर्वासे कहा था, ब्रह्मासे प्राप्त हुई उसी ब्रह्मविद्याको पूर्वकालमें अधर्वाने अङ्गीसे यानी अङ्गी नामक मुनिसे कहा । फिर उस अङ्गी मुनिने उसे भारद्वाज सत्यवहसे यानी भरद्वाजगोत्रमें उत्पन्न

गोत्राय सत्यवहाय सत्यवहनाम्ने प्राह प्रोक्तवान्। भारद्वाजोऽङ्गिरसे स्वशिष्याय पुत्राय वा परावरां परसात्परसादवरेण प्राप्तेति परावरा परापरसर्वविद्याविपय-व्याप्तेर्वा तां परावरामङ्गिरसे प्राहेत्यनुषङ्गः ॥ २ ॥ हुए सत्यवह नामक मुनिसे कहा ।
तथा भारद्वाजने अपने शिष्य अथवा
पुत्र अङ्गिरासे वह परावरा—पर
( उत्कृष्ट ) से अवर ( किनष्ट )
को प्राप्त हुई, अथवा पर और अवर
सब विद्याओंके विषयोंकी व्याप्तिके
कारण 'परावरा' कही जानेवाली
वह विद्या अङ्गिरासे कही । इस प्रकार
'परावराम' इस कर्मपदका पूर्वोक्त
'प्राह' क्रियासे सम्बन्ध है ॥ २॥

#### **→€©©⊙}**↔

#### शौनककी गुरूपसत्ति और प्रश्न

शौनको ह वै महाशालोऽङ्गिरसं विधिवदुपसन्नः पप्रच्छ । कस्मिन्नु भगवो विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवतीति ॥ ३ ॥

शौनक नामक प्रसिद्ध महागृहस्थने अङ्गराके पास विधिपूर्वक जाकर पूछा—'भगवन् ! किसके जान छिये जानेपर यह सब कुछ जान छिया जाता है ?'॥ ३॥

शौनकः शुनकस्थापत्यं महा-शालो महागृहस्थोऽङ्गिरसं भारद्वाजशिष्यमाचार्ये विधि-वद्यथाशास्त्रमित्येतत् । उपसन्न उपगतः सन्पप्रच्छ पृष्टवान् । शौनकाङ्गिरसोः संबन्धादवीग्

महाशाल-महागृहस्य शौनक-शुनकके पुत्रने भारद्वाजके शिष्य आचार्य अङ्गराके पास विधिवत् अर्थात् शास्त्रानुसार जाकर पूछा । शौनक और अङ्गराके सम्बन्धसे पश्चात् 'विधिवत्' विशेषण मिल्नेसे गम्यते ।

पूर्वेपामनियम इति मर्यादाकरणार्थं मध्यदीपिकान्या-यार्थं वा विशेषणम् ; असदा-दिष्वप्युपसदनविधेरिष्टत्वात् । किमित्याह—कसिन्न भगवो विज्ञाते नु इति वितर्के, भगवो हे भगवन्सर्वे यदिदं विज्ञेयं विज्ञातं विशेषेण ज्ञातमवगतं भव-तीति एकसिञ्ज्ञाते सर्वविद्धव-तीति शिष्टप्रवादं श्रुतवाञ्शौनकस्त-द्विशेषं विज्ञातुकामः सन्कस्मिन् वितर्कयन्पप्रच्छ । न्विति

अथवा

विधिवद्विशेषणादुपसदनविधेः

यह जाना जाता है कि इनसे पूर्व आचार्योमें [ गुरूपसदनका ] कोई नियम नहीं था। अतः इसकी मर्यादा निर्दिष्ट करनेके लिये अथवा मध्यदीपिकान्यायके लिये\* विशेषण दिया गया है, क्योंकि यह उपसदनविधि हमलोगोंमें भी माननीय है।

शौनकने क्या पृछा, सो बत-टाते हैं--भगवः-हे भगवन् ! 'कस्मिन्नु' किस वस्तुके जाने लिये जानेपर यह सत्र विज्ञेय पदार्थ विज्ञात-विशेषरूपसे ज्ञात यानी अवगत हो जाता है ? यहाँ 'तु' का प्रयोग वितर्क (संशय) के लिये किया गया है। शौनकने 'एकहीको जान टेनेपर सर्वज्ञ हो जाता है' ऐसी कोई सम्य पुरुषोंकी कहावत थी। उसे विशेषरूपसे जाननेकी इच्हासे ही उसने 'कस्मिन्नु' इत्यादि रूपसे वितर्क करते हुए पृछा। अथवा छोकोंकी सामान्य दृष्टिसे जान-बूझकर ही पूछा

लोकसामान्यदृष्ट्या

ज्ञात्वैव पत्रच्छ । सन्ति लोके

देहलीपर दीपकरखनेसे उसका प्रकाश भीतर-बाहर दोनों ओर पड़ता है-इसीको मध्यदीपिका या देहलीदीपन्याय कहते हैं। अतः यदि यह कथन इस न्यायसे ही हो तो यह समझना चाहिये कि गुरूपसदन-विधि इससे पूर्व भी थी और उससे पीछे हमलोगोंके लिये भी आवश्यक है; और यदि यह कथन मर्यादा निर्दिष्ट करनेके लिये हो तो यह समझना चाहिये कि यहाँसे इस पद्धतिका प्रारम्भ हुआ।

सुवर्णादिशकलभेदाः सुवर्णत्वा-द्येकत्यविज्ञानेन विज्ञायमाना लौकिकैः । तथा किं न्वस्ति सर्वस्य जगद्भेदस्यैकं कारणम्, यदेकस्मिन्विज्ञाते सर्वं विज्ञातं भवतीति ।

नन्यविदिते हि कसिनिति

प्रश्लोऽनुपपन्नः । किमस्ति तदिति

तदा प्रश्नो युक्तः। सिद्धे ह्यस्तित्वे

कसिनिति स्यात्, यथा कसिनि-

धेयमिति ।

नः अक्षरवाहुल्यादायास-भीरुत्वात्प्रश्नः सम्भवत्येव कसिन् न्वेकसिन्विज्ञाते सर्ववितस्यात् इति ॥ ३॥ सुवर्णादि खण्डोंके ऐसे भेद हैं जो सुवर्णरूप होनेके कारण छौकिक पुरुपोंद्वारा [स्वर्णदृष्टिसे] उनकी एकताका ज्ञान होनेपर जान छिये जाते हैं। इसी प्रकार [प्रश्न होता है कि] 'सम्पूर्ण जगद्भेदका वह एक कारण कौन-सा है जिस एकके हो जान छिये जानेपर यह सब कुछ जान छिया जाता है?'

शङ्का—जिस वस्तुका ज्ञान नहीं होता उसके विषयमें 'कस्मिन्' (किसको) \* इस प्रकार प्रश्न करना तो वन नहीं सकता। उस समय तो 'क्या वह है ?' ऐसा प्रश्न ही उचित है; फिर उसका अस्तित्व सिद्ध हो जानेपर ही 'कस्मिन्' ऐसा प्रश्न हो सकता है। जैसा कि [ अनेक आधारोंका ज्ञान होनेपर] 'किसमें रखा जाय' ऐसा प्रश्न किया जाता है।

समाधान-ऐसा मत कहो, क्योंकि [ तुम्हारे कयनानुसार प्रश्न करनेसे ] अक्षरोंकी अधिकता होती है और अधिक आयासका मय रहता है, अतः 'किस एकके हो जान ढेनेपर मनुष्य सर्वज्ञ हो जाता है ?' ऐसा प्रश्न बन सकता है ॥ ३ ॥

**─→> >** 

<sup>\*</sup> क्योंकि 'किस' या 'कौन' सर्वनामका प्रयोग वहीं होता है जहाँ अनेकोंकी सत्ता स्वीकारकर उनमेंसे किसी एकका निश्चय करना होता है।

अङ्गिराका उत्तर-विद्या दो प्रकारकी है

तस्मै स होवाच । द्वे विद्ये वेदितव्ये इति ह स्म यद्रह्मविदो वदन्ति परा चैवापरा च ॥ ४ ॥

उससे उसने कहा-'ब्रह्मवेत्ताओंने कहा है कि दो विद्याएँ जाननेयोग्य हैं-एक परा और दूसरी अपरा' ॥ ४ ॥

तस्मै शौनकायाङ्गिरा आह किलोवाच । किमित्युच्यते । द्वे विद्ये वेदितव्ये इत्येवं ह स किल यद्रहाविदो वेदार्थाभिज्ञाः परमार्थदर्शिनो वदन्ति । के ते इत्याह—परा च परमात्म-विद्या। अपरा च धर्माधर्मसाधन-तत्फलविषया।

ननु कस्मिन्विद्ति सर्व-विद्भवतीति शौनकेन पृष्टं तसिन्वक्तव्येऽपृष्टमाहाङ्गिरा द्वे विद्ये इत्यादिना ।

नैष दोषः क्रमापेक्षत्वात प्रतिवचनस्य । अपरा हि विद्या-विद्या सा निराकर्तव्या । तद्- करण किया जाना चाहिये । उसके

उस शौनकसे अङ्गिराने कहा। क्या कहा ? सो वतलाते हैं---'दो विद्याएँ वेदितन्य अर्थात् जानने-योग्य हैं ऐसा जो ब्रह्मविद्-वेदके अर्थको जाननेवाले परमार्थदर्शी हैं वे कहते हैं। वे दो विद्याएँ कौन-सी हैं ? इसपर कहते हैं--परा अर्थात् परमात्मविद्या और अपरा-धर्म, अधर्मके साधन और उनके फलसे सम्बन्ध रखनेवाली विद्या।'

शङ्का-शौनकने तो यह पृछा था कि 'किसको जान छेनेपर पुरुष सर्वज्ञ हो जाता है ?' उसके उत्तरमें जो कहना चाहिये था उसकी जगह 'दो विद्याएँ हैं' आदि बातें तो अङ्गिराने बिना पूछी ही कही हैं।

समाधान-यह कोई दोप नहीं है, क्योंकि उत्तर तो क्रमकी अपेक्षा रखता है । अपरा विद्या तो अविद्या ही है; अतः उसका निरा- विषये हि विदिते न किश्चित्तत्त्वतो । विदितं स्यादिति । निराकृत्य हि पूर्वपक्षं पश्चारिसद्धान्तो वक्तव्यो भवतीति न्यायात् ॥ ४ ॥

विषयमें जान छेनेपर तो तत्त्वतः कुछ भी नहीं जाना जाता, क्योंकि यह नियम है कि 'पहले पूर्वपक्षका खण्डन कर पीछे सिद्धान्त कहा जाता है' ॥ ४ ॥

----

परा और अपरा विद्याका स्वरूप

तत्रापरा, ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति । अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यते ॥ ५ ॥

उनमें ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद, अथर्ववेद, शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिष-यह अपरा है तथा जिससे उस अक्षर परमात्माका ज्ञान होता है वह परा है ॥ ५ ॥

तत्र कापरेत्युच्यते - ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेद इत्येते चत्वारो वेदाः शिक्षा कल्पो व्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिष-मित्यङ्गानि पडेपापरा विद्या। अथेदानीमियं परा विद्या उच्यते यया तद्वक्ष्यमाणविशेषणम् कहे जानेवाले विशेषणोंसे यक्त

उनमें अपरा विद्या कौन-सी है. सो बतलाते हैं। ऋग्वेद, यजुर्वेद, सामवेद और अथर्ववेद-ये चार वेद तथा शिक्षा, कल्प, व्याकरण, निरुक्त, छन्द और ज्योतिष—ये छः वेदाङ्ग अपरा विद्या कहे जाते हैं। अब यह परा विद्या बतलायी जाती है, जिससे आगे ( छठे मन्त्रमें )

उस अक्षरका अधिगम अक्षरमियाम्यते प्राप्यतेः अधि- प्राप्ति होती है, क्योंकि 'अधि'पूर्वक पूर्वस्य गमेः प्रायशः प्राप्त्यर्थ-त्वात् । न च परवाप्तेरवगमा-र्थस्य भेदोऽस्ति। अविद्याया अपाय एव हि परप्राप्तिनीर्थान्तरम् । ननु ऋग्वेदादिवाह्या तहिं सा कथं परा विद्या विद्याया: स्यानमोक्षसाधनं च। परापरमेद-मीमांसा ''या वेदवाह्याः स्मृतयो याश्र काश्र कुदृष्टयः। सर्वास्ता निष्फलाः प्रेत्य तमो-निष्ठा हि ताः समृताः" (मनु॰ १२।९) इति हि सारन्ति। क्रदृष्टित्वानिष्क**लत्वादनादेया** स्यात्। उपनिषदां च ऋग्वेदादि-वाद्यत्वं स्यात् । ऋग्वेदादित्वे तु पृथकरणमनर्थकम् अथ परेति। वेद्यविषयविज्ञानस्य नः

'गम' धातु प्रायः 'प्राप्ति' अर्थमें प्रयुक्त होती है इसके सिवा प्रमात्मा-की प्राप्ति और उसके ज्ञानके अर्थमें कोई भेद भी नहीं है; क्योंकि अविद्या-की निवृत्ति ही प्रमात्माकी प्राप्ति है, इससे भिन्न कोई अन्य वस्तु नहीं।

शङ्का-तत्र तो वह (ब्रह्मविद्या) ऋग्वेदादिसे बाद्य है, अतः वह परा विद्या अथवा मोक्षकी साधनभूत हो सकती है? किस प्रकार स्मृतियाँ तो कहती हैं कि "जो वेदबाह्य स्मृतियाँ और जो कोई कुदृष्टियाँ (कुविचार) हैं वे परलोकमें निष्फल और नरककी साधन मानी गयी हैं।" अतः कुदृष्टि होनेसे निष्फल होनेके कारण वह प्राह्य नहीं हो सकतीं । तथा इससे उपनिषद् भी ऋग्वेदादिसे बाह्य माने जायँगे और यदि इन्हें ऋग्वेदादिमें ही माना जायगा तो 'अथ परा' आदि वाक्यसे जो परा विद्याको पृथक् बतलाया गया है वह व्यर्थ हो जायगा ।

नः वेद्यविषयविज्ञानस्य समाधान-ऐसी बात नहीं है, क्योंकि [परा विद्यासे] वेद्य-विवक्षितत्यात् । उपनिषद्वेद्याक्षर- विषयक ज्ञान बतलाना अभीष्ट है। विषयं हि विज्ञानमिह परा प्राधान्येन नोपनिपच्छव्दराशिः। वेदशब्देन तु सर्वत्र शब्दराशिविवक्षितः । शब्दराश्यधिगमेऽपि यलान्तर-मन्तरेण गुर्वभिगमनादिलक्षणं वैराग्यं च नाक्षराधिगमः सम्भव-तीति पृथकरणं ब्रह्मविद्यायाः परा विद्येति कथनं चेति ॥ ५ ॥

यहाँ प्रधानतासे यही वतलाना इष्ट है कि उपनिषद्देच अक्षरविषयक विज्ञान ही परा विद्या है, उपनिषद्की शब्दराशि नहीं । और 'वेद' शब्दसे सर्वत्र शब्दराशि ही कही जाती है। शब्दसमूहका ज्ञान हो जानेपर भी गुरूपसत्ति आदिरूप प्रयत्नान्तर तथा वैराग्यके बिना अक्षरब्रह्मका ज्ञान नहीं हो सकता: इसीलिये ब्रह्मविद्याका पृथकरण और 'अथ परा विद्या' आदिका कथन किया गया है ॥ ५ ॥

यथा विधिविषये कर्त्राधनेक-कारकोपसंहारद्वारेष वाक्यार्थज्ञान- **वाक्यार्थज्ञानकाला**द् अन्यत्रानुष्ट्रेयोऽर्थोऽस्ति अग्निहोत्रादिलक्षणो न तथेह परविद्याविषयेः वाक्यार्थज्ञान-समकाल एव त पर्यवसितो भवति । केवलशब्दप्रकाशितार्थ-

जिस प्रकार विवि (कर्मकाण्ड) के सम्बन्धमें [ उसका प्रतिपादन करनेवाले ] वाक्योंका अर्थ जाननेके समयसे भिन्न कर्ता आदि अनेकों कारकों (क्रियानिष्यत्तिके साधनों) के उपसंहारद्वारा अग्निहोत्र आदि अनुष्ठेय अर्थ रह जाता है, उस प्रकार परा विद्याके सम्बन्धमें नहीं होता । इसका कार्य तो वाक्यार्थ-ज्ञानके समकालमें ही समाप्त हो जाता है, क्योंकि केवल शब्दोंके योगसे प्रकाशित होनेवाले अर्थ-ज्ञानमें स्थिति कर देनेसे भिन्न इसका इानमात्रनिष्ठाच्यतिरिक्ताभावात्। और कोई प्रयोजन नहीं है । अतः

तसादिह परां विद्यां सविशेषणेन अक्षरेण विशिनष्टि यत्तदद्रेश्यम् इत्यादिना । वक्ष्यमाणं बुद्धौ सिद्धवत्परामृश्यते-यत्तदिति ।

यहाँ 'यत्तद्रदेश्यम्' इत्यादि विशेषणीं-से विशेषित अक्षरब्रह्मका निर्देश करते हुए उस परा विद्याको विशेषित करते हैं। आगे जो कुछ कहना है उसे अपनी बुद्धिमें विठाकर 'यत्तद्' इत्यादि वाक्यसे उसका सिद्ध वस्तुके समान उल्लेख करते हैं--

80.

परविद्याप्रदर्शन

यत्तदद्रेश्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णमचक्षुःश्रोत्रं तदपाणि-पादं नित्यं विभुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं तद्वययं यद्भूतयोनि परिपरयन्ति धीराः ॥ ६ ॥

वह जो अदृश्य, अग्राइ, अगोत्र, अवर्ण और चक्षुःश्रोत्रादिहीन है, इसी प्रकार अपाणिपाद, नित्य, विभु, सर्वगत, अत्यन्त सूक्ष्म और अन्यय है तथा जो सम्पूर्ण भूतोंका कारण है उसे विवेकीलोग सब ओर देखते हैं ॥ ६ ॥

'अद्रेश्यमदृश्यं सर्वेषां बुद्धी-न्द्रियाणामगम्यमित्येतत् । दशेर्ब-हिःप्रवृत्तस्य पश्चेन्द्रियद्वारकत्वात् । अग्राह्यं कर्मेन्द्रियाविषयमित्येतत्। अगोत्रं गोत्रमन्वयो मूलमित्य-नर्थान्तरमगोत्रमनन्वयमित्यर्थः।

जो अद्रेश्यम्—अदृश्य अर्थात् समस्त ज्ञानेन्द्रियोंका अ-विषय है, क्योंकि बाहरको प्रवृत्त हुई दक्शक्ति पञ्चज्ञानेन्द्रियरूप द्वार्वाली है; अग्राह्य अर्थात् कर्मेन्द्रियोंका अविषय है; अगोत्रम्—गोत्र अन्वय अथवा मूल—ये किसी अर्थके वाचक नहीं हैं [ अर्थात् इनका एक ही अर्थ है] अतः अगोत्र यानी अनन्वय है, क्योंकि उस

ि हि तस्य मूलमस्ति येन अन्वितं स्यात् । वर्ण्यन्त इति वर्णा द्रव्यधर्माः स्थूलत्वादयः ग्रक्कत्वादयो वा । अविग्रमाना यस्य तदवर्णमक्षरम् । अचक्षुःश्रोत्रं चक्षुश्र श्रोत्रं च नामरूपविषये करणे सर्वजन्तूनां ते अविद्यमाने यस तदचक्षुः-श्रोत्रं, 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' इति चेतनावन्त्वविशेषणात् प्राप्तं संसारिणामिव चक्षुःश्रोत्रादिभिः करणैरर्थसाधकत्वं तदिहाचक्षुः-श्रोत्रमिति वार्यते "पञ्यत्यचक्षुः स शृणोत्यकर्णः" (इवे० उ० ३। १९) इत्यादिदर्शनात् । किं च तद्पाणिपादं कर्मेन्द्रिय-र्हितमित्येतत् । यत एवमग्राह्य-

अक्षर [ अक्षरब्रह्म ] का कोई मूळ नहीं है जिससे वह अन्वित हो; जिनका वर्णन किया जाय स्थ्रल्रवादि या शुक्लरवादि द्रव्यके धर्म ही वर्ण हैं--वे वर्ण विद्यमान नहीं हैं वह अक्षर अवर्ण है; अचशुःश्रोत्रम्—चशु (नेत्रेन्द्रिय) और श्रोत्र ( कर्गेन्द्रिय ) ये सम्पूर्ण प्राणियोंकी रूप और शब्दको प्रहण करनेवाली इन्द्रियाँ हैं, वे जिसमें नहीं हैं उसे ही 'अचश:-श्रोत्र' कहते हैं । 'यः सर्वज्ञः सर्ववित्' इस श्रुतिमें पुरुषके लिये चेतनावत्त्व विशेषण दिया गया है, अतः अन्य संसारी जीवोंके समान उसके लिये भी चक्षुःश्रोत्रादि इन्द्रियों-से अर्थसाधकत्व प्राप्त होता है, यहाँ 'अचक्षुःश्रोत्रम्' कहकर उसीका निषेध किया जाता है, जैसा कि उसके विषयमें 'विना नेत्रवाला होकर भी देखता है, त्रिना कान-वाला होकर भी सुनता है" इत्यादि कथन देखा गया है ।

यही नहीं, वह अपाणिपाद अर्थात् कर्मेन्द्रियोंसे भी रहित है। क्योंकि इस प्रकार वह अग्राह्य

चातो नित्यम मग्राहकं अविनाशि। विश्वं विविधं ब्रह्मादि-स्थावरान्तप्राणिभेदैर्भवति विशुम्। सर्वगतं व्यापकमाकाश-शब्दादिस्थुलत्व-वत्सुसूक्ष्मं कारणरहितत्वात् । शब्दादयो ह्याकाशवाय्वादीनामुत्तरोत्तरं स्थूलत्वकास्णानि तदभावात् स्रमम्। किं च तदव्ययमुक्तधर्म-त्वादेव न च्येतीत्यच्ययम् । न हि अनङ्गस्य खाङ्गापचयलक्षणो व्ययः सम्भवति शरीरस्येव। नापि कोशा-पचयलक्षणो व्ययः सम्भवति राज्ञ इव । नापि गुणद्वारको व्ययः सम्भवत्यगुणत्वात्सर्वात्म-कत्वाच ।

यदेवंलक्षणं भूतयोनि भूतानां कारणं पृथिवीव स्थावरजङ्ग-मानां परिपश्यन्ति सर्वत आत्म-भूतं सर्वस्थाक्षरं पश्यन्ति धीराः

और अप्राहक भी है, इसिटिये वह नित्य-अविनाशी है। तथा विभु-ब्रह्मासे छेकर स्थावरपर्यन्त प्राणि-भेदसे वह विविध (अनेक प्रकारका ) हो जाता है, इसिंखे विभु है, सर्वगत-ज्यापक है और शब्दादि स्थलताके कारणोंसे रहित होनेके कारण आकाशके समान अत्यन्त सूक्ष्म है, शब्दादि गुण ही आकाश-वायु आदिकी उत्तरोत्तर स्थूलताके कारण हैं, उनसे रहित होनेके कारण वह [ अक्षरत्रहा ] सुसूक्ष्म है। तथा उपर्युक्त धर्मवाला होनेसे ही कभी उसका व्यय (हास) नहीं होता इसलिये वह अन्यय है; क्योंकि अङ्गहीन वस्तुका शरीरके समान अपने अङ्गोंका क्षयरूप व्यय नहीं हो सकता, न राजाके समान कोशक्षयरूप व्यय ही सम्भव है और न निर्गुण तथा सर्वात्मक होनेके कारण उसका गुणक्षयद्वारा ही व्यय हो सकता है।

पृथिवी जैसे स्थावर-जङ्गम् जगत्का कारण है उसी प्रकार जिस ऐसे लक्षणोंवाले भूतयोनि— भूतोंके कारण सबके आत्मभूत अक्षरब्रह्मको धीर—बुद्धिमान्— यया विद्ययाधिगम्यते सा परा

भीमन्तो विवेकिनः । ईदशमक्षरं विवेकी पुरुष सब ओर देखते हैं, ऐसा अक्षर जिस विद्यासे जाना जाता है वही परा विद्या है-यह विद्येति समुदायार्थः ॥ ६ ॥ इस सम्पूर्ण मन्त्रका तात्वर्य है॥६॥

अक्षरवह्मका विश्वकारणत्व

भूतयोन्यक्षरमित्युक्तम्। तत्कर्थं पहले कहा जा चुका है कि भृतयोनित्वमित्युच्यते प्रसिद्ध-वह भूतयोनित्व किस प्रकार है, सो प्रसिद्ध दृष्टान्तों द्वारा बत हाया जाता है—

यथोर्णनाभिः सृजते गृह्वते च यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति ।

यथा सतः पुरुषात्केशलोमानि

तथाक्षरात्सम्भवतीह विश्वम् ॥ ७ ॥

जिस प्रकार मकड़ी जालेको बनाती और उसे निगल जाती है, जैसे पृथिवीमें ओषियाँ उत्पन्न होती हैं और जैसे सजीव पुरुषसे केश एवं लोम उत्पन्न होते हैं उसी प्रकार उस अक्षरसे यह विश्व प्रकट होता है।

यथा लोके प्रसिद्धम्, ऊर्ण-नाभिर्छ्ताकीटः किञ्चित्कारणा-न्तरमनपेक्ष्य खयमेव सृजते ख-शरीराव्यतिरिक्तानेव तन्तून्बहिः प्रसारयति पुनस्तानेव गृह्वते च गृह्णाति स्वात्मभावमेवापाद्यति।

जिस प्रकार छोकमें प्रसिद्ध है कि ऊर्णनाभि—मकड़ी किसी अन्य उपकरणकी अपेक्षा न कर खयं ही अपने शरीरसे अभिन्न तन्तुओंको रचती अर्थात् उन्हें बाहर फैलाती है और फिर उन्हींको प्रहण भी कर लेती है, यानी अपने शरीरसे

यथा च पृथिच्यामोपधयो त्रीह्यादिस्थावरान्ता इत्यर्थः। खात्माव्यतिरिक्ता एव प्रभवन्ति। यथा च सतो विद्यमानाजीवतः पुरुपात्केशलोमानि केशाश्व लोमानि च सम्भवन्ति विल-क्षणानि ।

यथैते दृष्टान्तास्तथा विलक्षणं सलक्षणं च निमित्तान्तरानपे-क्षाद्यथोक्तलक्षणादक्षरात्सम्भवति समुत्पद्यत इह संसारमण्डले विश्वं समस्तं जगत्। अनेकदृष्टा-न्तोपादानं त सुखार्थप्रवोध-नार्थम् ॥ ७ ॥

अभिन्न कर देती है, तथा जैसे पृथिवीमें त्रीहि-यव इत्यादिसे लेकर वृक्षपर्यन्त समस्त ओपधियाँ उससे अभिन्न ही उत्पन्न होती हैं और जैसे सत्—विद्यमान अर्थात् जीवित पुरुपसे उससे विलक्षण केश और लोम उत्पन्न होते हैं।

जैसे कि ये दृष्टान्त हैं उसी प्रकार इस संसारमण्डलमें इससे विभिन्न और समान लक्षणोंवाला यह विश्व-समस्त जगत् किसी अन्य निमित्तकी अपेक्षा न करनेवाले उस उपर्युक्त उक्षणविशिष्ट अक्षरसे ही उत्पन्न होता है । ये अनेक दृष्टान्त केवल विषयको सरलतासे समझनेके लिये ही लिये गये हैं ॥ ७ ॥

सृष्टिकम

यद्रक्षण उत्पद्यमानं विश्वं। तदनेन क्रमेणोत्पद्यते न युगप-द्धदरप्रष्टिप्रक्षेपविदिति क्रमनियम- इस प्रकार उस क्रमके नियमको विवक्षार्थोऽयं मन्त्र आरम्यते-चीयते ब्रह्म ततोऽन्नमभिजायते। तपसा

ब्रह्मसे उत्पन्न होनेवाला जो जगत् है वह इस कमसे उत्पन होता है, बेरोंकी मुट्ठी फेंक देनेके समान एक साथ उत्पन्न नहीं होता। वतलानेकी इच्छावाला यह मन्त्र आरम्भ किया जाता है---

अन्नात्प्राणो मनः सत्यं लोकाः कर्मसु चामृतम् ॥ ८॥

[ ज्ञानरूप ] तपके द्वारा ब्रह्म कुछ उपचय (स्थूटता) को प्राप्त हो जाता है, उसीसे अन उत्पन्न होता है । फिर अन्नसे क्रमशः प्राण, मन, सत्य, लोक, कर्म और कर्मसे अमृतसंज्ञक कर्मफल उत्पन्न होता है ॥ ८॥

तपसा ज्ञानेनोत्पत्तिविधिज्ञतया भूतयोन्यक्षरं ब्रह्म चीयत
उपचीयत उत्पिपाद्यिपदिदं
जगदङ्करिमव बीजम्रच्छनतां
गच्छिति पुत्रमिव पिता हर्षेण ।

एवं सर्वज्ञतया सृष्टिस्थितिसंहारशक्तिविज्ञानवत्तयोपचितात्
ततो ब्रक्षणोऽत्रमद्यते अञ्यत

हत्यन्नमञ्याकृतं साधारणं संसारिणां ज्याचिकीर्षितावस्थारूपेण
अभिजायत उत्पद्यते । ततश्च
अञ्याकृताद्व्याचिकीर्षितावस्थातः
अन्नात्प्राणो हिरण्यगर्भो ब्रह्मणो

ज्ञानिकयाशक्त्यधिष्ठितज्ञगत्साधारणोऽविद्याकामकर्मभृतसम्

उत्पत्तिविधिकाज्ञाता होनेकेकारण तप अर्थात् ज्ञानसे भूतोंका कारण-रूप अक्षरब्रह्म उपचित होता है; अर्थात् इस जगत्को उत्पन्न करनेकी इच्छा करते हुए वह कुछ स्थूछताको प्राप्त हो जाता है, जैसे अङ्कर-रूपमें परिणत होता हुआ बीज कुछ स्थूछ हो जाता अथवा पुत्र उत्पन्न करनेकी इच्छावाछा पिता हर्षसे उछिसत हो जाता है।

इस प्रकार सर्वज्ञ होनेके कारण सृष्टि स्थिति और संहार-शक्तिकी विज्ञानवत्तासे वृद्धिको प्राप्त हुए उस ब्रह्मसे अन--जो खाया यानी भोजन किया जाय उसे अन्न कहते हैं, वह सबका साधारण कारणरूप अञ्याकृत संसारियोंकी व्याचिकीर्षित (व्यक्त की जाने-वार्छो ) अवस्थारूपसे उत्पन्न होता है । उस अन्याकृतसे यानी न्याचि-कीर्षित अवस्थावाले अन्नसे प्राण-हिरण्यगर्भ यानी ब्रह्मकी ज्ञान और क्रियाशक्तियोंसे अधिष्ठित, जीवोंका समष्टिरूप तथा अविद्या, काम, कर्म और भूतोंके समुदायरूप

दाय वीजाङ्करो जगदात्माभिजायत वीजका अङ्कर जगदात्मा उत्पन्न होता इत्यनुषङ्गः ।

तसाच प्राणान्मनो मनआख्यं सङ्कल्पविकल्पसं शयनिर्णयाद्या-त्मकमभिजायते । ततोऽपि सङ्कल्पाद्यात्मकान्मनसः सत्यं सत्याख्यमाकाशादि भूतपश्चकम् अभिजायते। तसात्सत्याख्याद्भृत-पश्चकाद् अण्डक्रमेण सप्तलोका भूरादयः । तेषु मनुष्यादिप्राणि-वर्णाश्रमक्रमेण कर्माणि । कर्मसु च निमित्तभूतेष्वमृतं कर्मजं फलम् । यावत्कर्माणि कल्पकोटि-शतैरपि न विनश्यन्ति तावत्फलं न विनश्यति इत्यमृतम् ॥ ८ ॥ 

है। यहाँ प्राण शब्दका 'अभिजायते' कियासे सम्बन्ध है।

तथा उस प्राणसे मन यानी संकल्प-विकल्प-संशय-निर्णयात्मक मननामक अन्तः करण होता है । उस सङ्गल्पादिरूप भी सत्य-सत्यंनामक आकाशादि भूतपत्रककी उत्पत्ति होती है। फिर उस सत्यसंज्ञक त्रह्माण्डक्रमसे भूतपञ्चकसे आदि सात लोक उत्पन होते हैं। उनमें मनुष्यादि प्राणियोंके वर्ण और आश्रमके क्रमसे कर्म होते हैं तथा उन निमित्तभूत कर्मोंसे अमृत-कर्मजनित फल होता है। जबतक सौ करोड़ कल्पतक भी कर्मोंका नाश नहीं होता तवतक फल भी नष्ट नहीं होता; इसलिये कर्मफलको 'अमृत' कहा है।। ८।।

उक्तमेवार्थम्रपसं जिहीर्धुर्मन्त्रो वक्ष्यमाणार्थमाह-

पूर्वोक्त अर्थका ही उपसंहार करनेकी इच्छावाला [ यह नवम ] मन्त्र आगे कहा जानेवाला अर्थ कहता है-

प्रकरणका उपसंहार

सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य ज्ञानमयं जायते तस्मादेतद्रहा नामरूपमन्नं च

जो सबको [सामान्यरूपसे] जाननेवाला और सबका विशेषज्ञ है तथा जिसका ज्ञानमय तप है उस [अक्षरब्रह्म] से ही यह ब्रह्म (हिरण्यगर्भ), नाम, रूप और अन्न उत्पन्न होता है॥९॥

य उक्तलक्षणोऽक्षराच्यः
सर्वज्ञः सामान्येन सर्वं जानातीति
सर्वज्ञः । विशेषेण सर्वं वेत्तीति
सर्ववित् । यस्य ज्ञानमयं ज्ञानविकारमेव सार्वज्ञ्यलक्षणं त्रपो
नायासलक्षणं तसाद्यथोक्तात्
सर्वज्ञादेतदुक्तं कार्यलक्षणं ब्रह्म
हिरण्यगर्भाख्यं जायते । किं च
नामासौदेवदत्तो यज्ञदत्त इत्यादिलक्षणम्, रूपमिदं शुक्रं नीलमित्यादि, अत्रं च त्रीहियवादिलक्षणं जायते । पूर्वमन्त्रोक्तक्रमेण
इत्यविरोधो द्रष्टच्यः ॥ ९ ॥

जो ऊपर कहे हुए लक्षणींवाला अक्षरसंज्ञक ब्रह्म सर्वज्ञ—सबको सामान्यरूपसे जानता है, इसिंखेये सर्वज्ञ और विशेषरूपसे सब कुछ जानता है इसिलये सर्ववित् है, जिसका ज्ञानमय अर्थात् सर्वज्ञतारूप ज्ञानविकार ही तप है-आयास-रूप तप नहीं है उस उपर्युक्त सर्वज्ञसे ही यह पूर्वोक्त हिरण्यगर्भ-संज्ञक कार्यव्रह्म उत्पन्न होता है। तथा उसीसे पूर्वोक्त मन्त्रके क्रमानु : सार यह देवदत्त-यज्ञदत्त इत्यादि नाम, यह शुक्र-नील इत्यादि रूप तथा ब्रीहि-यवादिरूप अन उत्पन होता है। अतः पूर्वमन्त्रसे इसका अविरोध समझना चाहिये ॥ ९ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये प्रथममुण्डके प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥



#### द्वितिष्य खण्ड

#### कर्मनिरूपण

साङ्गा वेदा अपरा विद्योक्ता

ऋग्वेदो यजुर्वेद इत्यापूर्वापरसम्बन्धदिना । यत्तदद्रेश्यम्
इत्यादिना नामरूपम्
अनं च जायत इत्यन्तेन ग्रन्थेन
उक्तलक्षणमक्षरं यया विद्या
अधिगम्यत इति परा विद्या
सविशेपणोक्ता । अतः परमनयोविद्ययोविंपयौ विवेक्तव्यौ संसारमोक्षावित्युत्तरो ग्रन्थ आरभ्यते।

तत्रापरविद्याविषयः कर्जादिसाधनिक्रयाफलभेदसंसारमेक्षयोः रूपः संसारोऽनादिः
अनन्तो दुःखस्वरूपत्वाद्धातव्यः प्रत्येकं शरीरिभिः
सामस्त्येन नदीस्रोतोवद्व्यव्छे
दरूपसम्बन्धः, तदुपशमलक्षणो

ऊपर 'ऋग्वेदो यंजुर्वेदः' इत्यादि [ पञ्चम ] मन्त्रसे अङ्गों-सिंहत वेदोंको अपरा विद्या वतलाया है । तथा 'यत्तदद्रेश्यम' इत्यादिसे लेकर 'नामरूपमन्नं च जायते' यहाँतकके प्रन्थसे जिसके द्वारा उपर्युक्त लक्षणवाले अक्षरका ज्ञान होता है उस परा विद्याका उसके विशेषणोंसिहत वर्णन किया । इसके पश्चात् इन दोनों विद्याओंके विषय संसार और मोक्षका विवेक करना है; इसीलिये आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है ।

उनमें अपरा विद्याका विषय संसार है, जो कर्ता-करण आदि साधनोंसे होनेवाले कर्म और उसके फल्रूप भेदवाला, अनादि, अनन्त और नदीके प्रवाहके समान अविच्छिन सम्बन्धवाला है तथा दु:खरूप होनेके कारण प्रत्येक देहधारीके लिये सर्वथा त्याज्य है। उस (संसार) का उपशमरूप ऽजरोऽमरोऽमृतोऽभयः प्रसन्नः स्थात्मप्रतिष्ठालक्षणः परमानन्दोऽद्वय इति ।

पूर्व ताबदपरविद्याया विपय-प्रदर्शनार्थमारम्भः । तद्दर्शने हि तिन्वेदोपपत्तेः । तथा च वक्ष्यति—'परीक्ष्य लोकान्कर्म-चितान्'(मु०उ०१।२।१२) इत्यादिना । न ह्यप्रदर्शिते परीक्षोपपद्यत इति तत्प्रदर्शय-न्नाह—

मोक्षः परविद्याविपयोऽनाद्यनन्तो- मोक्ष परा विद्याका विषय है और वह अनादि, अनन्त, अजर, अमर, अमृत, अभय, शुद्ध, प्रसन्न, खख-रूपमें स्थितिरूप तथा परमानन्द एवं अद्वितीय है।

> उन दोनोंमें पहले अपरा विद्याका विषय दिख्छानेके आरम्भ किया जाता है, क्योंकि उसे जान ढेनेपर ही उससे विराग हो सकता है। ऐसा ही 'परीक्ष्य लोकान्कर्मचितान्' इत्यादि वाक्योंसे आगे कहेंगे भी । बिना दिखराये हुए उसकी परीक्षा नहीं हो सकती; अतः उस ( कर्मफळ ) को दिख-लाते हुए कहते हैं---

तदेतत्सत्यं मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्यपश्यंस्तानि त्रेतायां बहुधा सन्ततानि।तान्याचरथ नियतं सत्यकामा एष वः पन्थाः सुकृतस्य लोके ॥ १ ॥

बुद्धिमान् ऋषियोंने जिन कर्मीका मन्त्रोंमें साक्षात्कार किया था वही यह सत्य है, त्रेतायुगमें उन कर्मोंका अनेक प्रकार विस्तार हुआ। सत्य ( कर्मफल ) की कामनासे युक्त होकर उनका नित्य आचरण करो; छोकमें यही तुम्हारे छिये सुकृत (कर्मफलकी प्राप्ति ) का मार्ग है ॥ १॥

तदेतत्सत्यमवितथम् । किं | वही यह सत्य अर्थात् अमिथ्या तत् ? मन्त्रेष्वृग्वेदाद्याख्येषु कर्माणि है । वह क्या ? ऋग्वेदादि मन्त्रोंमें अग्निहोत्रादीनि मन्त्रेरेव प्रकाशि- मन्त्रोंद्वारा ही प्रकाशित

तानि कत्रयो मेधाविनो वसिष्ठा-द्यो यान्यपश्यन्दृष्टवन्तः। यत्तदेतेत्सत्यमेकान्तपुरुपार्थसाध-नत्वात्। तानि च वेद-विहितान्यृपिदृष्टानि कर्माणि त्रेतायां त्रयीसंयोगलक्षणायां हौत्राध्वय्वौद्धात्रप्रकारायामधि-करणभूत्त्वयां बहुधा बहुप्रकारं सन्ततानि प्रवृत्तानि कर्मिभिः क्रियमाणानि त्रेतायां वा युगे

अतो यूयं तान्याचरथ निर्वर्तयत नियतं नित्यं सत्य-कामा यथाभूतकर्मफलकामाः सन्तः। एष वो युष्माकं पन्था मार्गः सुकृतस्य स्वयं निर्वर्तितस्य कर्मणो लोकं,फलनिमित्तं लोक्यते हश्यते भुज्यत इति कर्मफलं लोक उच्यतेः तदर्थं तत्प्राप्तय एष मार्ग इत्यर्थः। यान्येतानि अग्निहोत्रादीनि त्रय्यां विहितानि कर्माणि तान्येष पन्था अवश्य-फलप्राप्तिसाधनमित्यर्थः।।१॥ अग्निहोत्रादि कमें को कवियों अर्थात् विसिष्टादि मेशित्रयोंने देखा था, वहीं पुरुपार्थका एकमात्र साधन होने के कारण यह सत्य है। वे ही वेदिविहित और ऋषिदृष्ट कर्म त्रेतामें—[ऋग्वेदिविहित] होत्र, [यजुर्वेदोक्त] आध्वर्यत्र और [सामवेदिविहित] औद्गात्र ही जिसके प्रकारभेद हैं उस अधिकरणभूत त्रयीसंयोगरूप त्रेतामें अने क प्रकार सन्तत—प्रवृत्त हुए, अथवा कर्मठों हारा किये जाकर प्रायशः त्रेतायुगमें प्रवृत्त हुए।

अतः सत्यक्ताम यानी यथाभूत कर्मफलकी इच्छावाले होकर तुम उनका नियत—नित्य आचरण करो। यही तुम्हारे सुकृत—स्वयं किये हुएं कर्मोंके लोककी प्राप्तिके लिये मार्ग है। फलके निमित्तसे लोकित, दृष्ट अथवा भोगा जाता है इसलिये कर्मफल 'लोक' कहलाता है; उस (कर्मफल) के लिये अर्थात् उसकी प्राप्तिके लिये यही मार्ग है। तात्पर्य यह है कि वेदत्रयीमें विहित जो ये अग्निहोत्र आदि कर्म हैं वे ही यह मार्ग यानी अवस्य फलप्राप्तिका साधन हैं॥ १॥

#### अग्निहोत्रका वर्णन

तत्राग्निहोत्रमेव तावत्प्रथमं
प्रदर्शनार्थमुच्यते सर्वकर्मणां
प्राथम्यात् । तत्कथम् ?

उनमें सबसे पहले प्रदर्शित करनेके लिये अग्निहोत्रका ही वर्णन किया जाता है, क्योंकि [ अग्नि-साध्य कर्मोंमें ] उसीकी प्रधानता है। सो किस प्रकार ?

यदा लेलायते ह्याचिः समिद्धे हञ्यवाहने । तदाज्यभागावन्तरेणाहुतीः प्रतिपादयेत् ॥ २ ॥

जिस समय अग्निके प्रदीप्त होनेपर उसकी ज्वाला उठने लगे उस समय दोनों आज्यभागोंके\* मध्यमें [प्रातः और सायंकाल] आहुतियाँ डाले ॥ २॥

यदेवेन्धनैरभ्याहितैः सम्य-गिद्धे समिद्धे हव्यवाहने लेलायते चलत्यचिंस्तदा तस्मिन्काले लेलायमाने चलत्यचिंण्याज्य-भागावाज्यभागयोरन्तरेण मध्य आवापस्थान आहुतीः प्रतिपाद-येत्प्रक्षिपेदेवतामुह्दिश्य। अनेकाह-प्रयोगापेक्षयाहुतीरिति बहु-वचनम् ॥ २॥ जिस समय सब ओर आधान किये हुए ईंधनद्वारा सम्यक् प्रकार- से इद्व अर्थात् प्रज्वित होनेपर अग्निसे ज्वाला उठने लगे तब—उस समय ज्वालाओंके चन्नल हो उठने-पर आज्यभागोंके अन्तर—मध्यमें आवापस्थानमें देवताओंके उद्देश्यसे आहुतियाँ देनी चाहिये। अनेक दिन-तक होनेवाले प्रयोगकी अपेक्षासे यहाँ 'आहुतीः' इस बहुवचनका प्रयोगि किया गया है।। २॥

---

<sup>\*</sup> दर्श-पौर्णमास यज्ञमें आहवनीय अग्निके उत्तर और दक्षिण ओर 'अग्नये स्वाहा' तथा 'सोमाय स्वाहा' इन मन्त्रोंसे दो घृताहुतियाँ दी जाती हैं। उन्हें 'आज्यभाग' कहते हैं। इनके बीचका भाग 'आवापस्थान' कहलाता है। होष सब आहुतियाँ उसीमें दी जाती हैं।

### विधिहीन कर्मका कुफल

एव सम्यगाहुतिप्रक्षेपादि-लक्षणः कर्ममार्गो लोकप्राप्तये पन्थास्तस्य च सम्यक्ररणं दुष्करम्। वत् होना बड़ा ही दुष्कर है।

यह यथाविधि आहुतिप्रदानरूप कर्ममार्ग [स्वर्गादि ] लोकोंकी प्राप्तिका साधन है । इसका यथा-इसमें अनेकों विपत्तियाँ आ सकती विपत्तयस्त्वनेकाभवन्ति।कथम्? हैं। किस प्रकार? [सो वतलाते हैं—]

### यस्यामिहोत्रमदर्शमपौर्णमास-मचातुर्मास्यमनाग्रयणमतिथिवर्जितं च। अहुतमवैश्वदेवमविधिना हुत-मासप्तमांस्तस्य लोकान्हिनस्ति॥३॥

जिसका अग्निहोत्र दर्श, पौर्णमास, चातुर्मास्य और आग्रयण-इन क्रमोंसे रहित, अतिथि-पूजनसे वर्जित, यथासमय क्रिये जानेवाले हवन और वैश्वदेवसे रहित अथवा अविधिपूर्वक हवन किया होता है, उसकी मानो सात पीढ़ियोंका वह नाश कर देता है ॥ ३ ॥

यस्याग्रिहोत्रिणोऽग्रिहोत्रमदश्री द्रशिष्येन कर्मणा वर्जितम् । अग्निहोत्रिणोऽवश्यकर्तव्यत्वाद दर्शस्य।अग्निहोत्रसम्बन्ध्यग्निहोत्र-विशेषणमिव भवति । तदक्रिय-माणमित्येतत् । तथापौर्णमासम् इत्यादिष्व प्यप्रिहोत्रविशेषणत्वं द्रष्टव्यम् , अग्निहोत्राङ्गत्वस्य

जिस अग्निहोत्रीका अग्निहोत्र अदर्श-दर्शनामक कमंसे रहित होता है, क्योंकि अग्निहोत्रियोंको दर्शकर्म अवस्य करना चाहिये। अग्निहोत्रसे सम्बन्ध रखनेवाला होनेके कारण [यह दर्शकर्म] अग्निहोत्रके विशेषणके प्रयुक्त हुआ है। अतः जिसके द्वारा इसका अनुष्ठान नहीं वि.या जाता । इसी प्रकार 'अपौर्णमासम्' आदिमें भी अग्निहोत्रका विशेषणत्व देखना चाहिये, क्योंकि अग्निहोत्रके अङ्ग होनेमें उन [ पौर्णमास आदि ]

अविशिष्टत्वात् । अपौर्णमासं पौर्णमासकर्मवर्जितम् , अचातु-र्मास्यं चातुर्मास्यकर्मवर्जितम् , अनाग्रयणमाग्रयणं श्रदादि-कर्तव्यं तच न क्रियते यस, तथातिथिवर्जितं चातिथिपूजनं चाहन्यहन्यक्रियमाणं यस्य, ख्यं सम्यगिमहोत्रकालेऽहुतम्, अद्शादिवद्वैश्वदेवं वैश्वदेव-कर्मवर्जितम् ,हूयमानमप्यविधिना न यथाहुतमित्येतद् एवं दुःसम्पादितमसम्पादितम् अग्निहोत्राद्युपलिक्षतं कर्म किं करोतीत्युच्यते ।

आसप्तमान्सप्तमसहितांस्तस्य

कर्तुर्लोकान्हिनस्ति हिनस्तीव

आयासमात्रफलत्वात्। सम्यक्किय- देता है । कर्मीका यथावत् अनुष्ठान

की दर्शसे समानता है। [अतः जिनका अग्निहोत्र ] अपौर्णमास— पौर्णमास कर्मसे रहित, तुर्मास्य—चातुर्मास्य कर्मसे रहित, ऋतुओंमें अनाग्रयण--शरदादि [ नवीन अन्नसे ] किया जानेवाला जो आप्रयण कर्म है वह जिस ( अग्निहोत्र ) का नहीं किया जाता वह अनाप्रयण है, तथा अतिथि-वर्जित-जिसमें नित्यप्रति अतिथि-पूजन नहीं किया गया, ऐसा होता है और जो स्वयं भी, जिसमें विविपूर्वक अग्निहोत्रकालमें हवन नहीं किया गया, ऐसा है तथा जो अदर्श आदिके समान अवैश्वदेव---वैश्वदेव कर्मसे रहित है और यदि [ उसमें ] हवन भी किया गया है तो अविधिपूर्वक ही किया गया है, यानी यथोचित रीतिसे जिसमें हवन नहीं किया गया ऐसा है; इस प्रकार अनुचित रीतिसे किया हुआ अथवा विना किया हुआ अग्निहोत्र आदिसे उपलक्षित कर्म क्या करता है ? सो बतलाया जाता है-

वह कर्म केवल परिश्रममात्र फलवाला होनेके कारण उस कर्ताके सातों—सप्तम लोकसहित सम्पूर्ण लोकोंको नष्ट—विध्वस्त-सा कर देता है। कर्मोंका यथावत् अनुष्ठान मागेषु हि कर्मसु कर्मपरिणामा-नुरूपेण भूराद्यः सत्यान्ताः सप्त लोकाः फलं प्राप्यन्ते । ते एवंभूतेनामिहोत्रादि-लोका कर्मणा त्वप्राप्यत्वाद्धिस्यन्त इव । आयासमात्रं त्वव्यभिचारीत्यतो हिनस्तीत्युच्यते । पिण्डदानाद्यत्रग्रहेण वा पितृपितामह-सम्बध्यमानाः प्रपितामहाः पुत्रपौत्रप्रपौत्राः

खात्मोपकाराः सप्त लोका उक्त-

प्रकारेणागिहोत्रादिना न भव-

किया जानेपर ही कर्मफलके अनुसार भूटोंकसे छेकर सत्यहोकपर्यन्त सात होक फल्रूपसे प्राप्त होते हैं। वे लोक इस प्रकारके अग्निहोत्रादि कर्मसे तो श्रप्राप्य होनेके कारण मानो नष्ट ही कर दिये जाते हैं। हाँ उसका परिश्रममात्र फल तो अन्यभिचारी-अनिवार्य है, इसी-हिये 'हिनस्ति' अर्थात् वह अग्निहोत्र उसके सातों छोकोंको नष्ट कर देता है | ऐसा कहा है।

अथवा विण्डदानादि अनुग्रहके द्वारा यजमानसे सम्बद्ध पिता, वितामह और प्रवितामह [ ये तीन पूर्वपुरुष ] तथा पुत्र, पौत्र और प्रपौत्र यि तीन आगे होनेवाली सन्ततियाँ ये ही अपने सहित ] अपना उपकार करनेवाले सात लोक हैं। ये उक्त प्रकारके अग्निहोत्र आदिसे प्राप्त नहीं होते; इसलिये 'नष्ट कर दिये जाते हैं' इस प्रकार कहा न्तीति हिंस्यन्त इत्युच्यते ॥३॥ जाता है ॥ ३ ॥

---अग्निकी सांत जिह्नाएँ काली कराली च मनोजवा च सुलोहिता या च सुधूम्रवणो ।

# स्फुलिङ्गिनी विश्वरुची च देवी

# लेलायमाना इति सप्त जिह्नाः॥ ४॥

काली, कराली, मनोजवा, सुलोहिता, सुधूम्रवर्णा, स्फुलिङ्गिनी और विश्वरुची देवी-ये उस (अग्नि) की लपलपाती हुई सात जिह्नाएँ हैं॥ ४॥

कालीकराली चमनोजवा च सुलोहिता या च सुध्म्रवर्णा स्फुलिङ्गिनी विश्वरुची च देवी लेलायमाना इति सप्त जिह्वाः । काल्याद्या विश्वरुच्यन्ता लेलाय-माना अग्नेहीवराहुतिग्रसनार्था एताः सप्त जिह्वाः ॥ ४॥ कार्टी, करार्टी, मनोजवा, सुलोहिता, सुधूमवर्णा, स्फुलिङ्गिनी और विश्वरुची देवी—ये अग्निकी लपलपाती हुई सात जिह्नाएँ हैं। कार्टी-से लेकर विश्वरुचीतक—ये अग्निकी सात चञ्चल जिह्नाएँ हिवि—आहुति-का ग्रास करनेके लिये हैं।। ४।।

विधिवत् अग्निहोत्रादिसे स्वर्गप्राप्ति

एतेषु यश्चरते भ्राजमानेषु

यथाकालं चाहुतयो ह्याददायन् ।

तं नयन्त्येताः सूर्यस्य रश्मयो

यत्र देवानां पतिरेकोऽधिवासः ॥ ५ ॥

जो पुरुष इन देदीप्यमान अग्निशिखाओंमें यथासमय आहुतियाँ देता हुआ [अग्निहोत्रादि कर्मका] आचरण करता है उसे ये सूर्य-की किरणें होकर वहाँ छे जाती हैं जहाँ देवताओंका एकमात्र खामी [इन्द्र] रहता है॥ ५॥

एतेष्विप्रिजिह्वाभेदेषु योऽप्रि-होत्री चरते कर्माचरत्यप्रिहोत्रादि भ्राजमानेषु दीप्यमानेषु । यथा-कालं च यस्य कर्मणो यः कालस्तत्कालं यथाकालं यजमा-नमाददायन्नाददाना आहुतयो यजमानेन निर्वर्तितास्तं नयन्ति प्रापयन्त्येता आहुतयो या इमा अनेन निर्वर्तिताः सर्यस्य रक्ष्मयो भृत्वा रिमद्वारेरित्यर्थः । यत्र यसिन्स्वर्गे देवानां पतिरिन्द्र एकः सर्वानुपरि अधि वसतीत्य-धिवासः ॥ ५॥

जो अग्निहोत्री इन भ्राजमान—दीप्तिमान् अग्निजिह्नाके भेदोंमें यथाकाल यानी जिस कर्मका जो काल
है उस कालका अतिक्रमण न
करते हुए अग्निहोत्रादि कर्मका
आचरण करता है, उस यजमानको
इसकी दी हुई वे आहुतियाँ सूर्यकी
किरणें होकर अर्थात् सूर्यकी
किरणोंद्वारा वहाँ पहुँचा देती हैं
जहाँ—जिस स्वर्गलोकमें देवताओंका
एकमात्र पति इन्द्र सबके जपर
अधिवास—अधिष्ठान करता है। ५।

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

कथं सूर्यस्य रिमिभिर्यजमानं | यहन्तीत्युच्यते-

वेसूर्यकीकिरणोंद्वारायजमानको किस प्रकार छे जाती हैं, सो वतलाया जाता है—

एह्येहीति तमाहुतयः सुवर्चसः सूर्यस्य रिमभिर्यजमानं वहन्ति ।

प्रियां वाचमभिवदन्त्योऽर्चयन्त्य

एष वः पुण्यः सुकृतो ब्रह्मलोकः ॥ ६ ॥

वे दीप्तिमती आहुतियाँ 'आओ, आओ, यह तुम्हारे सुकृतसे प्राप्त हुआ पवित्र ब्रह्मलोक (रहर्ग) है' ऐसी प्रियवाणी कहकर यजमानका अर्चन (सन्कार) करती हुई उसे ले जाती हैं॥ ६॥ एह्रोहीत्याह्रयन्त्यः सुवर्चसो दीप्तिमत्यः किं च प्रियाम्
इष्टां वाचं स्तुत्यादिलक्षणामभिवदन्त्य उचारयन्त्योऽर्चयन्त्यः अर्थात्
पूजयन्त्यश्चेप वो युष्माकं पुण्यः सुकृतः पन्था ब्रह्मलोकः फलरूपः।
एवं प्रियां वाचमभिवदन्त्यो हे ज
बहन्तीत्यर्थः। ब्रह्मलोकः स्वर्गः ब्रह्मलो प्रकार

वे दीप्तिमती आहुतियाँ 'आओ, आओ' इस प्रकार पुकारती तथा प्रिय यानीस्तुति आदिरूप हन्न वाणी बोल-कर उसका अर्चन — पूजन करती हुई अर्थात् 'यह तुम्हारे सुकृतका फल-खरूप पवित्र ब्रह्मलोक है' इस प्रकार प्रिय वाणी कहती हुई उसे ले जाती हैं। यहाँ खर्महीको ब्रह्मलोक कहा है, क्योंकि प्रक-रणसे यही ठीक माल्यम होता है।।६।।

ज्ञानराहित कर्मकी निन्दा

एतच ज्ञानरहितं कर्मैताव-त्फलमिवद्याकामकर्मकार्यमतो-ऽसारं दुःखमूलिमिति निन्धते—

इस प्रकार यह ज्ञानरहित कर्म इतने ही फलवाला है। यह अविद्या काम और कर्मका कार्य है; इसलिये असार और दुःखकी जड़ है, सो इसकी निन्दा की जाती है—

स्रुवा ह्येते अदृढा यज्ञरूपा अष्टादशोक्तमवरं येषु कर्म। एतच्छ्रेयो येऽभिनन्दन्ति मूढा जरामृत्युं ते पुनरेवापि यन्ति॥७॥

जिनमें [ज्ञानबाह्य होनेसे] अवर—निकृष्टकर्म आश्रित कहा गया है वे [सोलह ऋिवक् तथा यजमान और यजमानपत्नी] ये अठारह यज्ञरूप (यज्ञके साधन) अस्थिर एवं नाशवान् वतलाये गये हैं। जो मृद्ध 'यही श्रेय हैं' इस प्रकार इनका अभिनन्दन करते हैं, वे फिर भी जरा-मरणको प्राप्त होते रहते हैं॥ ७॥

प्लवा विनाशिन इत्यर्थः ।

हि यसादेतेऽदृढा अस्थिरा यज्ञरूपा यज्ञस्य रूपाणि यज्ञरूपा
यज्ञनिर्वर्तका अष्टादशाष्टादशसंख्याकाः पोडश्चर्त्विजः पत्नी
यजमानश्चेत्यष्टादश, एतदाश्रयं
कर्मोक्तं कथितं शास्त्रेण, येष्वष्टादशस्त्रवरं केवलं ज्ञानवर्जितं कर्मः
अतस्तेषामवरकर्माश्रयाणामष्टादशानामदृढतया प्रवत्वात्प्रवते
सह फलेन तत्साष्यं कर्मः
कुण्डविनाशादिव क्षीरद्ध्यादीनां
तत्स्थानां नाशः।

यत एवमेतत्कर्म श्रेयः श्रेयःकरणिमिति येऽभिनन्दन्त्यभिहृष्यन्त्यविवेकिनो मूढा अतस्ते
जरां च मृत्युं च जरामृत्युं किश्चित्कालं खर्गे स्थित्वा एनरेवाणि
यन्ति भूयोऽपि गच्छन्ति । ।।

'प्रव' का अर्थ विनाशी है। क्योंकि सोलह ऋत्विक् तथा यजमान और पत्नी—ये अठारह यज्ञरूप—यज्ञके रूप यानी यज्ञके सम्पादक, जिनमें केवल ज्ञानरहित कर्म आश्रित है, अदद —अस्थिर हैं और शास्त्रोंमें इन्हींके आश्रित कर्म वतलाया है; अतः उस अवर कर्मके उन अठारह आश्रयोंके अददतावश प्रव अर्थात् विनाशशील होनेके कारण उनसे निष्पन्न होनेवाला कर्म, क्रूँडेके नाशसे उसमें रखे हुए दूध और दही आदिके नाशके समान, नष्ट हो जाता है।

३३

क्योंकि ऐसी बात है, इसिलये जो अविवेकी मूट पुरुष 'यह कर्म श्रेय यानी श्रेयका साधन है' ऐसा मानकर अभिनन्दित—अत्यन्त हर्षित होते हैं वे इस (हर्ष) के द्वारा जरा और मृत्युको प्राप्त होते हैं; अर्थात् कुछ समय स्वर्गमें रहकर फिर भी उसी जन्म-मरणको प्राप्त हो जाते हैं ॥ ७॥ अविद्यापस्त कर्मठोंकी दुर्दशा

किश्च-अविद्यायामन्तरे वर्तमानाः

स्वयं धीराः पण्डितंमन्यमानाः।

जङ्घन्यमानाः परियन्ति मूढा

अन्घेनैव नीयमाना यथान्धाः॥ ८॥

तथा •

अविद्यांके मध्यमें रहनेवाले और अपनेको बड़ा बुद्धिमान् तथा पण्डित माननेवाले वे मूढ पुरुष अन्धेसे ले जाये जाते हुए अन्धेके समान पीडित होते सब ओर भटकते रहते हैं ॥ ८॥

अविद्यायामन्तरे मध्ये वर्त-माना अविवेकप्रायाः स्वयं वयमेव धीरा धीमन्तः पण्डिता विदित-वेदितव्याश्चेति मन्यमाना आत्मानं सम्भावयन्तस्ते च जङ्गन्य-माना जरारोगाद्यनेकानर्थवातैः इन्यमाना भृशं पीड्यमानाः परि-यन्ति विश्रमन्ति मृढाः । दर्शन-वर्जितत्वादन्धेनैवाचक्षुष्केणैव नीयमानाः प्रदर्श्यमानमार्गा यथा लोकेऽन्धा अक्षिरहिता गर्तकण्ट-कादौ पतन्ति तद्वत् ॥ ८॥

अविद्याके मध्यमें रहनेवाले बहुधा अविवेकी किन्तु बुद्धिमान् बड़े पण्डित---ज्ञेय वस्तुको जाननेवाले हैं' ऐसा मानकर अपनेको सम्मानित करनेवाले वे मूढ पुरुष-जरा-रोग आदि अनेक अनर्थजालसे जङ्घन्यमान—हन्यमान अत्यन्त पीडित होते सब घूमते--भटकते रहते हैं। जिस प्रकार लोकमें दृष्टिहीन होनेके कारण अन्धे अर्थात् नेत्रहीनसे हे जाये जाते हुए—मार्ग प्रदर्शित किये जाते हुए अन्धे—नेत्रहीन पुरुष गड्ढे और काँटे आदिमें गिरते रहते हैं उसी प्रकार [वे भी पीडा-पर-पीडा उठाते रहते हैं] ॥८॥ किश्र- तथ

अविद्यायां बहुधा वर्तमाना वयं कृतार्था इत्यभिमन्यन्ति बालाः।

यत्कर्मिणो न प्रवेदयन्ति रागा-

त्तेनातुराः क्षीणलोकारच्यवन्ते ॥ ६ ॥

बहुधा अविद्यामें ही रहनेवाले वे मूर्खलोग 'हम कृतार्थ हो गये हैं' इस प्रकार अभिमान किया करते हैं। क्योंकि कर्मठलोगोंको कर्मफल-विषयक रागके कारण तत्त्वका ज्ञान नहीं होता, इसलिये वे दुःखार्त होकर [कर्मफल क्षीण होनेपर] स्वर्गसे च्युत हो जाते हैं।। ९॥

अविद्यायां बहुधा बहुप्रकारं वर्तमाना वयमेव कृतार्थाः कृतप्रयोजना इत्येवमिमन्यन्त्यिममानं कुर्वन्ति वाला अज्ञानिनः।
यद्यसादेवं किमणो न प्रवेदयन्ति
तत्त्वं न जानन्ति रागात्कर्मफलरागामिभवनिमित्तं तेन कारणेन
आतुरा दुःखार्ताः सन्तः
क्षीणलोकाः क्षीणकर्मफलाः
स्वर्गलोकाच्च्यवन्ते।।९।।

अविद्यामें बंहुधा—अनेक प्रकारसे विद्यमान वे अज्ञानी पुरुष केवल हम ही कृतार्थ—कृतकृत्य हो गये हैं" इसी प्रकार अभिमान किया करते हैं। क्योंकि इस प्रकार वे कर्मीलोग रागवश यानी कर्मफल-सम्बन्धी रागसे बुद्धिके अभिभूत हो जानेके कारण तत्त्वको नहीं जान पाते इसलिये वे आतुर—दुःखार्च होकर कर्मफल क्षीण हो जानेपर स्वर्गसे च्युत हो जाते हैं॥९॥

**₩** 

इष्टापूर्त मन्यमाना वरिष्ठं नान्यच्छ्रेयो वेदयन्ते प्रमूढाः । नाकस्य पृष्ठे ते सुकृतेऽनुभूत्वे-मं लोकं हीनतरं वा विशन्ति ॥१०॥

इष्ट और पूर्त कर्मोंको नी सर्वोत्तम माननेवाले वे महामूढ किसी अन्य वस्तुको श्रेयस्कर नहीं समझते । वे खर्गलोकके उच स्थानमें अपने कर्मफलोंका अनुभव कर इस [मनुष्य] लोक अथवा इससे भी निकृष्ट लोकमें प्रवेश करते हैं ॥ १०॥

इष्टं यागादि श्रौतं कर्म, पूर्ते वापीक्षपतडागादि एतदेवातिशयेन मन्यमाना पुरुषार्थसाधनं वरिष्टं प्रधानमिति चिन्तयन्तोऽन्यदात्मज्ञानारूयं श्रेयःसाधनं न वेदयन्ते न जान-न्ति, प्रमूढाः पुत्रपशुवन्ध्वादिषु प्रमत्ततया मृढाः। ते च नाकस्य स्वर्गस्य पृष्ठ उपरिस्थाने सुकृते भोगायतनेऽनुभृत्वानुभूय कर्म-फलं पुनरिमं लोकं मानुषमसाद्वीन-तरं वा तिर्यङ्नरकादिलक्षणं यथाकर्मशेषं ---

इष्ट यानी यागादि श्रौतकर्म और पूर्त--- वापी-कूप-तडागादि स्मार्त- कर्म 'ये ही अधिकतासे पुरुषार्थके साधन हैं, अतः ये ही सर्वश्रेष्ठ यानी प्रधान हैं इस पकार मानते अर्थात् चिन्तन करते हुए वे प्रमूद-प्रमत्ततावश पुत्र, पशु और बान्धवादिमें मूढ हुए छोग आत्मज्ञानसंज्ञक किसी और श्रेयःसाधनको नहीं जानते। वे नाक यानी स्वर्गके पृष्ठ—उच स्थानमें अपने सुकृत—भोगायतन ( पुण्यभोगके छिये प्राप्त हुए दिन्य देह ) में कर्मफलका अनुभव कर अपने अवशिष्ट कर्मानुसार फिर इसी मनुष्यलोक अथवा इससे निकृष्टतर तिर्यङ्नरकादिरूप योनि-विशन्ति ।।१०।। योंमें प्रवेश करते हैं ।। १०॥

तपःश्रद्धे ये ह्युपवसन्त्यरण्ये शान्ता विद्वांसो भैक्ष्यचर्यां चरन्तः। सूर्यद्वारेण ते विरजाः प्रयान्ति यत्रामृतः स पुरुषो ह्यव्ययात्मा ॥११॥ किन्तु जो शान्त और विद्वान्लोग वनमें रहकर भिक्षावृत्तिका आचरण करते हुए तप और श्रद्धाका सेवन करते हैं वे पापरहित होकर सूर्यद्वार (उत्तरायणमार्ग) से वहाँ जाते हैं जहाँ वह अमृत और अन्यय- खरूप पुरुष रहता है ॥ ११ ॥

ये पुनस्तद्विपरीता ज्ञानयुक्ता वानप्रस्थाः संन्यासिनश् तपःश्रद्धे हि तपः स्वाश्रमविहितं कर्म श्रद्धा हिरण्यगर्भादिविषया विद्याः ते तपःश्रद्धे उपवसन्ति सेवन्ते-ऽरण्ये वर्तमानाः सन्तः; शान्ता विद्वांसो उपरतकरणग्रामाः, गृहस्थाश्र ज्ञानप्रधाना इत्यर्थः। भैक्ष्यचर्यां चरन्तः परिग्रहाभा-वादुपवसन्त्यर्ण्य इति सम्बन्धः सूर्यद्वारेण सूर्योपलक्षितेनोत्तराय-णेन पथा ते विरजा विरजसः क्षीणपुण्यपापकर्माणः इत्यर्थः; प्रयान्ति प्रकर्षेण यान्ति यत्र यसिन्सत्यलोकादावमृतः स पुरुषः प्रथमजो हिरण्यगर्भो ह्यव्ययात्माव्ययस्वभावो यावत्सं-सारस्थायी । एतदन्तास्तु संसार-गतयोऽपरविद्यागम्याः ।

किन्तु इसके विपरीत जो ज्ञानसम्पन वानप्रस्थ और संन्यासी लोग तप और श्रद्धाका-अपने आश्रमविहित कर्मका नाम 'तप' है और हिरण्यगर्भादिविषयक विद्याको 'श्रद्धा' कहते हैं, उन तप और श्रद्धाका वनमें रहंकर सेवन करते हैं: तथा जो शान्त-जिनकी इन्द्रियाँ विषयोंसे निवृत्त हो गयी हैं ऐसे विद्वान्लोग तथा ज्ञान-प्रधान गृहस्थलोग परिप्रह न करनेके कारण भिक्षाचर्याका आचरण करते हुए वनमें रहते हैं वे विरज अर्थात् जिनके पाप-पुण्य क्षीण हो गये हैं ऐसे होकर सूर्यद्वारसे-सूर्योपलक्षित उत्तरमार्गसे प्रयाण करते--प्रकर्षतः गमन करते हैं जहाँ-जिस सत्यछोकादिमें वह अमृत और अन्ययात्मा—संसारकी स्थितिपर्यन्त रहनेवाला अन्यय-स्वभाव पुरुष अर्थात् सबसे पहले उत्पन्न हुआ हिरण्यगर्भ रहता है। अपरा विद्यासे प्राप्त होनेवाली सांसारिक गतियाँ तो बस यहीं-तक हैं।

ननु-एतं मोक्षमिच्छन्ति केचित्।

नः ''इहैच सर्वे प्रविलीयन्ति कामाः" ( मु० उ० ३।२।२) "ते सर्वगं सर्वतः प्राप्य धीरा युक्तात्मानः सर्वमेवाविशन्ति" (ग्रु० उ० ३ । २ । ५) इत्यादि-श्रुतिभ्योऽप्रकरणाच । अपर-विद्याप्रकरणे हि प्रवृत्ते न हाक-सान्मोक्षप्रसङ्गोऽस्ति । विरज-स्त्वं त्वापेक्षिकम् । समस्तमपर-विद्याकार्ये साध्यसाधनलक्षणं क्रियाकारकफलभेदभिन्नं द्वैतम् एतावदेव यद्धिरण्यगर्भप्राप्त्यव-सानम् । तथा च मनुनोक्तं स्था-वराद्यां संसारगतिमनुक्रामता "ब्रह्मा विश्वसृजो धर्मो महान-व्यक्तमेव न । उत्तमां सान्वि-

शङ्का-परन्तु कोई-कोई तो इसीको मोक्ष समझते हैं ?

समाघान-ऐसा समझना उचित नहीं है । ''उसकी सम्पूर्ण कामनाएँ यहीं लीन हो जाती हैं" "वे संयतचित्त धीर पुरुष उस सर्वगत ब्रह्मको सव ओर प्राप्तकर सभीमें प्रवेश कर जाते हैं" इत्यादि श्रुतियोंसे [ ब्रह्म-वेत्ताको इसी लोकमें सम्पूर्ण कामना-ओंसे मुक्ति और सर्वात्मभावकी प्राप्ति बतलायी गयी है ] । इसके सिंवा यह मोक्षका प्रकरण भी नहीं है । अपरा विद्याके प्रकरणके नाछ रहते हुए अकस्मात् मोक्षका प्रसङ्ग नहीं आ सकता । और उसकी विर्जस्कता (निष्पापता) तो आपेक्षिक है । अपरा विद्याका समस्त कार्य साध्य-साधनरूप, क्रिया-कारक और फलक्ष भेदोंसे भिन्न तथा द्वैतमय होनेसे इतना ही है जिसका कि हिरण्यगर्भकी प्राप्तिमें ही पर्यवसान होता है। स्थावरोंसे छेकर क्रमशः संसारगतिकी गणना करते हुए मनुजीने भी ऐसा ही कहा है—"ब्रह्मा, मरोचि आदि प्रजापतिगण, यमराज, महत्तत्त्व और अन्यक्त [ इनके लोकोंको प्राप्त कीमेतां गतिमाहुर्मनीषिणः" होना ]—यह विद्वानींने उत्तम (मनु०१२।५०)इति ॥११॥ सात्त्विकी गति वतलायी है"॥११॥

**₩₩** 

ऐहिक और पारलौकिक भोगोंकी असारता देखनेवाले पुरुषके लिये संन्यास और गुरूपसदनका विधान

अथेदानीमसात्साध्यसाधन-रूपात्सर्वसात्संसाराद्विरक्तस्य परस्यां विद्यायामधिकारप्रदर्श-नार्थमिदग्रुच्यते—

तत्पश्चात् अव इस साध्य-साधनरूप सम्पूर्ण संसारसे विरक्त हुए पुरुषका परा विद्यामें अधिकार दिखानेके छिये यह कहा जाता है—

परीक्ष्य लोकान्कर्भचितान्ब्राह्मणो निर्वेदमायान्नास्त्यकृतः कृतेन । तद्विज्ञानार्थं स गुरुमेवाभिगच्छेत्

समित्पाणिः श्रोत्रियं ब्रह्मनिष्ठम् ॥१२॥

कर्मद्वारा प्राप्त हुए लोकोंकी परीक्षा कर ब्राह्मण निर्वेदको प्राप्त हो जाय, [क्योंकि संसारमें] अकृत (नित्य पदार्थ) नहीं है, और कृतसे [हमें प्रयोजन क्या है ?] अतः उस नित्य वस्तुका साक्षात् ज्ञान प्राप्त करनेके लिये तो हाथमें सिमधा लेकर श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ गुरुके ही पास जाना चाहिये॥ १२॥

परीक्ष्य यदेतद्दग्वेदाद्यपर-विद्याविषयं स्वाभाविक्यविद्या-कामकर्मदोषवत्पुरुषानुष्टेयम् अविद्यादिदोषवन्तमेव पुरुषं प्रति विहितत्वात्तदनुष्टानकार्यभूताश्र यह जो ऋग्वेदादि अपरविद्या-विषयक, तथा अविद्यादि दोषयुक्त पुरुषके लिये ही विहित होनेके कारण स्वभावसे ही अविद्या काम और कर्मरूप दोषसे युक्त पुरुषोंद्वारा अनुष्ठान किये जानेयोग्य कर्म है तथा उसके अनुष्ठानके कार्यभूत लोका ये दक्षिणोत्तरमार्गलक्षणाः फलभूताः, ये च विहिताकरण-प्रतिपेधातिक्रमदोपसाध्या नरक-तिर्यक्प्रेतलक्षणास्तानेतान्परीक्ष्य प्रत्यक्षानुमानोपमानागमैः सर्वतो याथात्म्येनावधार्य । लोकान संसारगतिभूतान् अव्यक्तादि-स्थावरान्तान्व्याकृताव्याकृत-लक्षणान् वीजाङ्करवदितरेतरोत्प-त्तिनिमित्ताननेकानर्थशतसहस्र-सङ्कुलान्कद्लीगर्भवद्सारान् मायामरीच्युदकगन्धर्वनगराकार-स्वप्नजलबुद्बुद्फेनसमान्प्रति-क्षणप्रध्वंसान्ष्रष्ठतः कृत्वाविद्या-कामदोषप्रवर्तितकर्मचितान्धर्मा-धर्मनिर्वर्तितानित्येतत् । ब्राह्मण-स्यैव विशेषतोऽधिकारः सर्वत्या-गेन ब्रह्मविद्यायामिति ब्राह्मण-ग्रहणम्।परीक्ष्य लोकान्कि कुर्यात्

अर्थात् फलस्बरूप दक्षिण एवं उत्तरमार्गरूप लोक हैं और विहित कर्मके न करने एवं प्रतिषिद्धके करनेके दोषसे प्राप्त होनेवाली जो नरक, तिर्यक् तथा प्रेतादि योनियाँ हैं उन इन समीकी परीक्षा कर अर्थात् प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान आगम---इन चारों प्रमाणोंसे सब प्रकार उनका यथावत् निश्चयं कर बीज और अङ्करके समान एक-दूसरेकी उत्पत्तिके कारणहें अनेकों---सैकड़ों-हजारों अनर्थोंसे न्याप्त हैं, केलेके भीतरी भागके समान सारहीन हैं, माया, मृगजल और गन्धर्वनगरके समान अमपूर्ण तथा खप्त, जलबुद्बुद और पे.नके सदश क्षण-क्षणमें नष्ट होनेवाले हैं और अविद्या एवं कामरूप दोषसे प्रवर्तित कर्मोंसे प्राप्त यानी धर्मा-धर्मजनितः हैं उन व्यक्त-अव्यक्तरूप तथा संसारगतिभूत अन्यक्तसे छेकर **ढोकों**की स्थावरपर्यन्त समस्त मुख मोड़कर न्त्राह्मण ओरसे [ उनसे विरक्त हो जाय ] । सर्व-त्यागके द्वारा ब्राह्मणका ही ब्रह्म-विद्यामें विशेषरूपसे अधिकार है; इसलिये यहाँ 'ब्राह्मण' पदका ग्रहग किया गया है। इस प्रकार छोकोंकी परीक्षा कर वह क्या करे, सो बत- इत्युच्यते-निर्वेदं निःपूर्वो विदिरत्र वैराग्यार्थे वैराग्य-मायात्कुर्यादित्येतत् ।

स वैराग्यप्रकारः प्रदश्यते। इह संसारे नास्ति कश्चिद्प्यकृतः पदार्थः । सर्व एव हि लोकाः कर्मचिताः कर्मकृतत्वाचानित्याः, न नित्यं किञ्चिदस्तीत्यभिप्रायः। सर्वे तु कर्मानित्यस्यैव साधनंम्। यसाचतुर्विधमेव हि सर्वं कर्म कार्यमुत्पाद्यमाप्यं संस्कार्य विकार्यं वा, नातः परं कर्मणो विशेषोऽस्ति । अहं च नित्येन अमृतेनाभयेन क्रटस्थेनाचलेन भ्रवेणार्थेनार्थी न तद्विपरीतेन। अतः किं कृतेन कर्मणायासबहु-लेनानर्थसाधनेनेत्येवं निर्विण्णो-ऽभयं शिवमकृतं नित्यं पदं यत्तद्विज्ञानार्थं विशेषेणाधिगमार्थं स निर्विण्णो ब्राह्मणो गुरुमेवा-चार्यं शमदमदयादिसम्पन्नमभि-गच्छेत्।शास्त्रज्ञोऽपि स्वातन्त्र्येण

छाते हैं—'निर्वेद करे'। यहाँ 'नि' पूर्वक 'विद्' धातु वैराग्य अर्थमें है; अतः तात्पर्ययह है कि 'वैराग्य करे'।

अब वह वैराग्यका प्रकार दिखलाया जाता है। इस संसारमें कोई भी अकृत (नित्य) पदार्थ नहीं है। सभी छोक कर्मसे सम्पादन किये जानेवाले हैं और कर्मकृत होनेके कारण अनित्य हैं। तात्पर्य यह कि इस संसारमें नित्य कुछ भी नहीं है । स्हारा कर्म अनित्य फलका ही साधन है। क्योंकि सारे कर्म, कार्य, उत्पाद्य, आप्य और विकार्य अथवा संस्कार्य चार ही प्रकारके हैं, इनसे भिन्न कर्मका और कोई प्रकार नहीं है। किन्तु मैं तो एक नित्य, अमृत, अभय, कूटस्थ, अचल और ध्रव पदार्थकी इच्छा करनेवाला हुँ: उससे विपरीत स्वभाववालेकी मुझे आवस्यकता नहीं है। अतः इस श्रमबहुछ एवं अनर्थके साधन-भूत कृत-कर्मसे मुझे क्या प्रयो-जन है ? इस प्रकार विरक्त होकर जो अभय, शिव, अकृत और नित्य-पद है उसके विज्ञानके छिये-विशेषतया जाननेके लिये वह विरक्त ब्राह्मण शम-दमादिसम्पन गुरु यानी आचार्यके पास ही जाय । शास्त्रज्ञ होनेपर्भी खतन्त्रतापूर्वक त्रहाज्ञान- ब्रह्मज्ञानान्वेषणं न कुर्यादित्येतद् गुरुमेवेत्यवधारणफलम् । समित्पाणिः समिद्धारगृहीत-श्रोत्रियमध्ययनश्रुतार्थ-सम्पनं ब्रह्मनिष्ठम् । हित्वा सर्व-कर्माणि केवलेऽद्वये ब्रह्मणि निष्ठा यस्य सोऽयं ब्रह्मनिष्ठो जपनिष्ठ-स्तपोनिष्ठ इति यद्वत् । न हि कर्मिणो ब्रह्मनिष्टता सम्भवति कर्मात्मज्ञानयोविंरोधात । स तं गुरुं विधिवदुपसन्नः प्रसाद्य पृच्छेदक्षरं पुरुषं सत्यम् ॥१२॥

का अन्वेषण न करे—यही 'गुरुमेव' इस पदसमृहमें आये हुए निश्चयात्मक 'एव' पदका अभिप्राय है।

समित्पाणिः अर्थात् हाथमें समिधाओंका भार छेकर श्रोत्रिय यानी अध्ययन और श्रवण किये अर्थसे सम्पन ब्रह्मनिष्ठ तथा गुरुके पास जाय - सम्पूर्ण कर्मोंको त्यागकर जिसकी केवल अद्वितीय ब्रह्ममें ही निष्ठा है वह ब्रह्मनिष्ठ कहलाता है: जपनिष्ठ तपोनिष्ठ आदिके समान ही यह 'ब्रह्मनिष्ठ' राव्द है। कर्मठ पुरुषको ब्रह्मनिष्ठा कभी नहीं हो सकती, क्योंकि कर्म और आत्मज्ञानका परस्पर विरोध है। इस प्रकार उन गुरुदेवके पास विधिपूर्वक जाकर उन्हें प्रसन्नकर सत्य और अक्षर पुरुषके सम्बन्धमें पूछे ॥ १२ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*

गुरुके लिये उपदेशप्रदानकी विधि

तस्मै स विद्वानुपसन्नाय सम्यक्प्रशान्तचित्ताय शमान्विताय।
येनाक्षरं पुरुषं वेद सत्यं
प्रोवाच तां तत्त्वतो ब्रह्मविद्याम्॥ १३॥

वह विद्वान् गुरु अपने समीप आये हुए उस पूर्णतया शान्तचित्त एवं जितेन्द्रिय शिष्यको उस ब्रक्षविद्याका तत्त्वतः उपदेश करे जिससे उस सत्य और अक्षर पुरुषका ज्ञान होता है ॥ १३॥

तस्मै स विद्वान् गुरुब्रह्मविद् उपसन्नायोपगताय सम्यग्यथा-शास्त्रमित्येतत् , प्रशान्तचित्ताय उपरतदर्पादिदोपाय शमान्विताय बाह्येन्द्रियोपरमेण च युक्ताय विरक्तायेत्येतत् विद्यया येन विज्ञानेन यया परयाक्षरमद्रेक्यादिविशेषणं तदे-वाक्षरं पुरुपशन्दवाच्यं पूर्णत्वात् पुरिशयनाच सत्यं तदेव परमार्थ-खाभाव्यादक्षरं चाक्षरणादक्षत-त्वादक्षयत्वाच वेद विजानाति तां ब्रह्मविद्यां तत्त्वतो यथावत प्रोवाच प्रब्रुयादित्यर्थः। आचार्य-नियमो स्याप्ययं यन्न्याय-प्राप्तसच्छिष्यनिस्तारणमविद्या-महोदधेः ॥ १३ ॥

वह विद्वान्—त्रह्मवेत्ता गुरु अपने समीप आये हुए सम्यक्-यथाशास्त्र प्रशान्तचित्त-गर्व आदि दोषोंसे रहित तथा शमसम्पन-बाह्य इन्द्रियोंकी उप-रतिसे युक्त और सब ओरसे विरक्त हुए शिष्यको, जिस विज्ञान अथवा जिस परा विद्यासे उस अद्रेश्यादि विशेषणवाले तथा पूर्ण होने या शरीररूप पुरमें शयन करनेके कारण 'पुरुष' शब्दवाच्य अक्षरको, जो क्षरण (च्युत होना) क्षत ( व्रण ) और क्षय ( नाश ) से रहित होनेके कारण 'अक्षर' कह-लाता है, जानता है उस ब्रह्मविद्याका तत्त्वतः —यथावत् उपदेश करे — यह इसका भावार्थ है। आचार्यके लिये भी यही नियम है कि न्याया-नुसार अपने समीप आये हुए सच्छिष्यको अविद्यामहासमुद्रसे पार कर दे ॥ १३॥

इत्यथवेवेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये प्रथममुण्डके

द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥

समाप्तिमदं प्रथमं मुण्डकम्।

# fedial Anesi

### प्रथम खण्ड

अपरिवद्यायाः सर्वे कार्यम् विश्वमाणप्रन्थस्य उक्तम् । स च विश्वमाणप्रन्थस्य संसारो यत्सारो यसान्मूलादक्षरात् सम्भवति यस्थिश्च प्रलीयते तद- क्षरं पुरुषाच्यं सत्यम्। यसिन् विज्ञाते सर्वमिदं विज्ञातं भवति तत्परस्या ब्रह्मविद्याया विषयः स वक्तव्य इत्युत्तरो ग्रन्थ आरम्यते—

यहाँतक अपरा विद्याका सारा कार्य कहा । यही संसार है; उसका जो सार है, जिस अपने मूळभूत अक्षरसे वह उत्पन्न होता है और जिसमें उसका ळय होता है वह पुरुषसंज्ञक अक्षरम्म ही सत्य है, जिसका ज्ञान होनेपर यह सब कुछ जान ळिया जाता है, वह परा विद्याका विषय है। उसे बतलाना है, इसीळिये आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है—

अग्निसे स्फुलिङ्गोंके समान वहासे जगत्की उत्पत्ति

तदेतत्सत्यं यथा सुदीप्तात्पावकाद्विस्फुलिङ्गाः

सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः।

तथाक्षराद्विविधाः सोम्य भावाः

प्रजायन्ते तत्र चैवापियन्ति ॥ १ ॥

वह यह (अक्षरब्रह्म) सत्य है। जिस प्रकार अत्यन्त प्रदीप्त अग्निसे उसीके समान रूपवाले हजारों स्फुलिङ्ग (चिनगारियाँ) निकलते हैं, हे सोग्य! उसी प्रकार उस अक्षरसे अनेकों भाव प्रकट होते हैं और उसीमें लीन हो जाते हैं॥ १॥

यत्परिवद्याविषयं कर्मफललक्षणं सत्यं तदापेक्षिकम् । इदं
तुपरिवद्याविषयं परमार्थसङ्खणत्वात् । तदेतत्सत्यं यथाभृतं
विद्याविषयम्, अविद्याविषयत्वाचानृतमितरत् । अत्यन्तपरोक्षत्वात्कथं नाम प्रत्यक्षवत्सत्यः
अक्षरं प्रतिपद्येरिकृति दृष्टान्तमाह—
यथा सुदीप्तात्सुष्ठ दीप्ताद्

इद्वात्पावकादमेविस्फुलिङ्गा अग्न्यवयवाः सहस्रमोऽनेकसः प्रभवन्ते निर्गच्छन्ति सरूपा अग्नि-सलक्षणा एव तथोक्तलक्षणात् अक्षराद्विविधा नानादेहोपाधि-भेदमनुविधीयमानत्वाद्विविधा हे सोम्य भावा जीवा आकाशादिव घटादिपरिच्छिन्नाः सुपिरभेदा घटाद्यपाधिप्रभेदमनुभवन्ति, एवं नानानामरूपकृतदेहोपाधि- जो अपरा विद्याका विषय ह. फिल्ह्य सत्य है वह आपेक्षिक है; परन्तु यह परा विद्याका विषय परमार्थसत्स्वरूप होनेके कारण [निरपेक्ष सत्य है] । वह यह विद्याविषयक सत्य ही यथार्थ सत्य है; इससे इतर तो आवेद्याका विषय होनेके कारण मिथ्या है। उस सत्य अक्षरको अत्यन्त परोक्ष होनेके कारण किस प्रकार प्रत्यक्षवत् जानें ? इसके ल्विथे श्रुतिने यह दृष्टान्त दिया है—

जिस प्रकार सुदीप्त-अच्छी-तरह दीप्त अर्थात् प्रज्वित हुए अग्निसे उसीके-से रूपवाले सहस्रों— अनेकों विस्फुलिङ्ग-अग्निके अवयव निकलते हैं उसी प्रकार हे सोम्य ! उक्त लक्षणवाले अक्षर विविध-अनेक देहरूप उपाधिभेदके अनुसार विहित होनेके कारण अनेक प्रकारके भाव---जीव उस नाना नाम-रूपकृत देहोपाधिके जन्मके साथ उसी प्रकार उत्पन्न हो जाते हैं जैसे उपाधिभेदके घटादि अनुसार आकाशसे उन घटादिसे परिच्छिन बहुतसे छिद्र (घटाकाशादि)। प्रभवमनुप्रजायन्ते तत्र चैव तस्मिन्नेवाक्षरेऽपियन्ति देहोपाधि-विलयमनुलीयन्ते घटादिविलय-मन्विव सुपिरभेदाः ।

यथाकाशस्य सुपिरभेदोत्पत्तिप्रलयनिमित्तत्वं घटाद्यपाधिकृतमेव तद्बदक्षरस्यापि नामरूपकृतदेहोपाधिनिमित्तमेव जीवोत्पत्तिप्रलयनिमित्तत्वम् ॥१॥

तथा जिस प्रकार घटादिके नष्ट होनेपर वे [घटाकाशादि] छिद्र छीन हो जाते हैं उसी प्रकार देहरूप उपाधिके छीन होनेपर वे सव उस अक्षरमें ही छीन हो जाते हैं।

जिस प्रकार छिद्रभेदोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें आकाशका निमित्तत्व वटादि उपाधिके ही कारण है उसी प्रकार जीवोंकी उत्पत्ति और प्रलयमें नामरूपकृत देहोपाधिके कारण ही अक्षरब्रह्मका निमित्तत्व है ॥ १॥

नामरूपवीजभृताद्वयाकृतारुयात्स्वविकारापेक्षया परादक्षरात्परं यत्सर्वोपाधिभेदवर्जितम्
अक्षरस्यैव स्वरूपमाकाशस्येव
सर्वमृतिंवर्जितं नेति नेतीत्यादिविशेषणं विवक्षन्नाह—

अपने विकारोंकी अपेक्षा महान् तथा नामरूपके बीजभूत अव्याकृत-संज्ञक अक्षरसे भी उत्कृष्ट जो अक्षर परमात्माका आकारांके समान सब प्रकारके आकारोंसे रहित 'नेति नेति' इत्यादि वाक्योंसे विशेषित एवं सम्पूर्ण औपाधिक भेदोंसे रहित खरूप है उसे बतलाने-की इच्छासे श्रुति कहती है—

बहाका पारमार्थिकस्वरूप

दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः सबाह्याभ्यन्तरो ह्यजः । अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात्परतः परः ॥ २ ॥ [ वह अक्षर ब्रह्म ] निश्चय ही दिन्य, अमूर्त्त, पुरुष, वाहर-भीतर विद्यमान, अजन्मा, अप्राण, मनोहीन, विशुद्ध एवं कार्यवर्गकी अपेक्षा श्रेष्ठ अक्षर (अन्याकृत प्रकृति ) से भी उन्कृष्ट है ॥ २ ॥

दिव्यो द्योतनवान्स्वयंज्यो-तिष्ट्वात् । दिवि<sup>े</sup>वा स्वात्मनि भवोऽलोकिको वा । हि यसाद-मूर्तः सर्वमूर्तिवर्जितः पुरुषः पूर्णः पुरिशयो वा, दिच्यो ह्यमूर्तः सवाह्याभ्यन्तरः सह वाह्याभ्यन्तरेण वर्तत इति । अजो न जायते कुतिश्वतस्वतोऽ-न्यस्य जन्मनिमित्तस्य चाभावात् ; जलबुद्बुदादेवीयवादि, यथा नभःसुपिरभेदानां घटादि। सर्वभावविकाराणां जनिमूलच्वात् तत्प्रतिषेधेन सर्वे प्रतिषिद्धा भवन्ति । सवाद्याभ्यन्तरो ह्यजो-ऽतोजरोऽमृतोऽक्षरो ध्रवोऽमय इत्यर्थः ।

[ यह अक्षरब्रह्म ] खयंप्रकाश होनेके कारण दिव्य-प्रकाशित होनेवाला है, अथवा दिवि-ही स्थित या अपने खरूपमें अहौकिक है; क्योंकि वह अमूर्त-सब प्रकारके आकारसे रहित, पुरुष-पूर्ण अथवा शरीररूप पुरमें शयन करनेवाला, सवाह्याभ्यन्तर-वाहर और भीतरके सहित सर्वत्र वर्तमान और अज—जो किसीसे उत्पन्न न हो-ऐसा है; क्योंकि अपनेसे भिन्न कोई उसके जन्मका निमित्त है ही नहीं; जिस प्रकार कि जलसे उत्पन्न होनेवाले बुद्बुदों-का कारण वायु आदि है तथा घटाकाशादि भेदोंका हेतु घट आदि पदार्थ हैं उसी प्रकार अजन्माके जन्मका कोई भी कारण नहीं है । वस्तुके सारे विकारोंका मूल जन्म ही है; अतः उस (जन्म) का प्रतिषेध कर दिये जानेपर वे सभी प्रतिषिद्ध हो जाते हैं। क्योंकि वह पर्मात्मा सन्नाद्याभ्यन्तर अज है इसलिये वह अजर, अमर, अक्षर, ध्रव और भयशून्य है-यह इसका तात्पर्य है।

यद्यपि देहाद्यपाधिभेद दृष्टी-नामविद्यावशाद्देहभेदेप सप्राणः समनाः सेन्द्रियः सविषय इव प्रत्यवभासते तलमलादिमदिव आकाशं तथापि तु स्वतः परमार्थ-दृष्टीनामप्राणोऽविद्यमानः क्रिया-शक्तिभेदवांश्वलनात्मको वायुर्य-सिन्नसावप्राणः। तथामना अनेक-ज्ञानशक्तिभेदवत्सङ्कल्पाद्यात्मकं मनोऽप्यविद्यमानं यसिन्सोऽयम् अमनाः । अप्राणो ह्यमनाश्चेति प्राणादिवायुभेदाः कर्मेन्द्रियाणि तद्विपयाश्र तथा च बुद्धिमनसी बुद्धीन्द्रियाणि तद्विपयाश्च प्रति-पिद्धा वेदितव्याः । तथा श्रत्य-न्तरे—"ध्यायतीव लेलायतीव" ( बृ० उ० ४।३।७ ) इति। यसाचैवं प्रतिषिद्धोपाधिद्वयः तसाच्छभ्रः शुद्धः। अतोऽक्ष-रान्नामरूपबीजोपाधिलक्षितस्त्र-

जिस प्रकार [ दृष्टिदोषसे ] आकाश तल-मलादियुक्त भासता है उसी प्रकार देहादि उपाधिभेदमें दृष्टि रखनेवालोंको यद्यपि विभिन्न देहोंमें [वह अक्षर ब्रह्म] प्राण, मन, इन्द्रिय एवं विषयसे युक्त-सा भासता है तो भी परमार्थस्वरूप-दर्शियोंको तो वह अप्राण-जिसमें क्रियाशक्तिभेदवा**ला** चलनात्मक वायु न रहता हो तथा अमना-जिसमें ज्ञानशक्तिके अनेकों भेदवाला सङ्कल्पादिरूप मन भी न इस प्रकार प्राण और मनसे रहित ही भासता है। ] 'अप्राणः' और 'अमनाः' इन दोनों विशेषणोंसे प्राणादि वायुभेद, कर्मेन्द्रियाँ और उनके विषय तथा बुद्धि, मन. ज्ञानेन्द्रियाँ और उनके विषय प्रतिषिद्ध हुए समझने चाहिये: जैसा कि एक दृसरी श्रुति उसे भानो ध्यान करता हुआ-सा, मानों हुआ-सान-ऐसा चेष्टा करता बतलाती है।

इस प्रकार क्योंकि वह [प्राण और मन इन ] दोनों उपाधियोंसे रहित है इसलिये वह शुम्न—शुद्ध है । अतः नाम-रूपकी बीजभूत उपाधिसे जिसका खरूप लक्षित रूपात्सर्वकार्यकरणवीजत्वेनोपलक्ष्यमाणत्वात्परं तदुपाधिलक्षणमव्याकृताख्यमक्षरं सर्वविकारेभ्यः
तस्मात्परतोऽक्षरात्परो निरुपाधिकः पुरुष इत्यर्थः ।

यसिस्तदाकाशाख्यमक्षरं संव्यवहारविषयमोतं प्रोतं कथं पुनरप्राणादिमत्त्वं तस्येत्यु-च्यते । यदि हि प्राणादयः प्रागु-त्पत्तेः पुरुष इव स्वेनात्मना सन्ति तदा प्ररुपस्य प्राणादिना विद्यमानेन प्राणादिमत्त्वं भवेन त ते प्राणादयः प्रागुत्पत्तेः पुरुष इव स्वेनात्मना सन्ति अतोऽत्राणादिमान्परः तदा, पुरुषः; यथानुत्पन्ने पुत्रेऽपुत्रो देवदत्तः ॥ २ ॥

होता है उस अक्षरसे—सम्पूर्ण कार्य-करणके बीजरूपसे उपलक्षित होनेके कारण उन उपाधियोंबाला अव्याकृतसंज्ञक वह अक्षर अपने सम्पूर्ण विकारसे श्रेष्ट है; उस सर्वोत्कृष्ट अक्षरसे भी वह निरुपाधिक पुरुष उत्कृष्ट है—ऐसा इसका तात्पर्य है।

किन्तु जिसमें सम्पूर्ण व्यवहार-का विपयभूत वह आकाशसंज्ञक अक्षरतत्त्व ओतप्रोत है प्राणादिसे रहित कैसे हो सकता है ? ऐसी शङ्का होनेपर कहते हैं-यदि प्राणादि अपनी उत्पत्तिसे पूर्व भी पुरुषके समान खखरूपसे विद्यमान रहते तो उन विद्यमान प्राणादिके कारण पुरुषका प्राणादि-युक्त होना माना जा सकता था। किन्तु उस समय वे अपनी उत्पत्तिसे पूर्व पुरुषके समान खरूपतः हैं नहीं; इसिटिये, जिस प्रकार पुत्र उत्पन्न न होनेतक देवदत्त पुत्रहीन कहा जाता है उसी प्रकार परम पुरुष भी अप्राणादिमान् है ॥ २ ॥

बह्मका सर्वकारणत्व

कर्थ ते न सन्ति प्राणादय इत्युच्यते यसात्—

वे प्राणादि उस अक्षरमें क्यों नहीं हैं? सो ब्रतलाते हैं—क्योंकि—

एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च ।

खं वायुज्योंतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणी ॥ ३ ॥

इस (अक्षर पुरुष) से ही प्राण उत्पन्न होता है तथा इससे ही मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ, आकाश, वायु, तेज, जल और सारे संसारको धारण करनेवाली पृथिवी [ उत्पन्न होती है ] ॥ ३॥

एतसादेव पुरुषात्रामरूप-बीजोपाधिलक्षिताजायत उत्प-द्यतेऽविद्याविषयविकारभूतो नाम-धेयोऽनृतात्मकः प्राणः "वाचा-रम्भणं विकारो नामधेयम्" (छा० उ०६।१।४) "अनृ-तम्" इति श्रुत्यन्तरात्। न हि तेनाविद्याविषयेणानृतेन प्राणेन सप्राणत्वं परस्य स्यादपुत्रस्य स्वप्नदृष्टेनेव पुत्रेण सपुत्रत्वम्। एवं मनः सर्वाणि चेन्द्रियाणि विषयाश्रेतसादेव जायन्ते।

नाम-रूपकी बीजभूत [अविद्या-रूप ] उपाधिसे उपलक्षित\* इस पुरुषसे ही अविद्याका विषय विकारभूत केवल नाममात्र तथा मिध्या प्राण उत्पन्न होता है; जैसा ितः "विकार वाणीका विलास और नाममात्र है" "वह मिध्या है" ऐसी अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है । उस अविद्याविषयक मिध्या प्राणसे परब्रह्मका सप्राणत्व सिद्ध नहीं हो सकता, जैसे कि स्वप्रमें देखे हुए पुत्रसे पुत्रहीन व्यक्ति पुत्रवान् नहीं हो सकता।

इस प्रकार मन, सम्पूर्ण इन्द्रियाँ और उनके विषय भी इसीसे उत्पन्न

<sup>#</sup> निरुपाधिक विशुद्ध ब्रह्मसे किसी भी विकारकी उत्पत्ति सम्भव नहीं है। इसिलये जब उससे किसीकी उत्पत्तिका प्रतिपादन किया जायगा तो उसमें अविद्या या मायाके सम्बन्धका आरोप करके ही किया जायगा।

तसारिसद्धमस्य निरुपचरितम् अप्राणादिमत्त्वमित्यर्थः। यथा च प्रागुत्पत्तेः परमार्थतोऽसन्तस्तथा प्रलीनाश्चेति दृष्टच्याः । यथा करणानि मनश्रेन्द्रियाणि तथा शरीरविषयकारणानि भूतानि खमाकाशं वायुरन्तर्वाद्य आव-हादिभेदः, ज्योतिरग्निः, आप उद्कम्, पृथिवी धरित्री विश्वस्य सर्वस्य धारिणी एतानि च शब्दस्पर्शरूपरसगन्धोत्तरोत्तर-गुणानि पूर्वपूर्वगुणसहितान्ये-तसादेव जायन्ते ॥ ३ ॥

होते हैं । अतः उसका मुख्यंरूपसे अप्राणादिमान होना सिद्ध हुआ । वे जिस प्रकार अपनी उत्पत्तिसे पृर्व वस्तुतः असरा ही थे उसी प्रकार ठीन होनेपर भी असत् ही रहते हैं-ऐसा समझना चाहिये। जिस प्रकार करण---मन और इन्द्रियाँ [इससे उत्पन्न होते हैं] उसी प्रकार शरीर और इन्द्रियोंके विषयोंके कारणखरूप भूतवर्ग आकारा, आवहादि मेदोंवाला वाह्य वायु, अग्नि, जल और विश्व यानी सबको धारण करनेवाछी पृथिवी-ये पाँच भृत, जो पूर्व-पूर्व गुणके सहित उत्तरोत्तर क्रमशः शब्द, स्पर्श, रूप, रस और गन्ध इन गुणोंसे युक्त हैं, उत्पन्न होते हैं ॥ ३॥

---

संक्षेपतः परिवद्याविषयमक्षरं ।
निर्विशेषं पुरुषं सत्यं दिव्यो
ह्यमूर्त इत्यादिना मन्त्रेणोक्त्वा
पुनस्तदेव सविशेषं विस्तरेण
वक्तव्यमिति प्रवद्यतेः संक्षेपविस्तरोक्तो हि पदार्थः सुखाधिगम्यो

परिवद्याके विषयभूत निर्विशेष सत्य पुरुषका 'दिव्यो ह्यमूर्तः' इत्यादि मन्त्रसे संक्षेपतः वर्णन कर अब उसी तत्त्वका सविशेषरूपसे विस्तारपूर्वक वर्णन करना है— इसीके लिये यह श्रुति प्रवृत्त होती है; क्योंकि सूत्र और उसके भाष्यके समान [पहले] संक्षेपमें और [फिर] विस्तारपूर्वक कहा हुआ भवति सूत्रभाष्योक्तिवदिति । योऽपि प्रथमजात्प्राणाद्धिरण्य-गर्भाजायतेऽण्डस्यान्तर्विराट् स तस्वान्तरितत्वेन लक्ष्यमाणोऽष्ये- | जानेपर भी इस पुरुषसे ही उत्पन्न श्चेत्येतदर्थमाह। तं च विश्विनष्टि-

पदार्थ सुगमतासे समझमें आ जाता है। जो ब्रह्माण्डान्तर्वर्ती विराट प्रथम उत्पन्न हुए प्राण यानी हिरण्यगर्भसे उत्पन्न होता है वह अन्य तत्त्वरूपसे टक्षित कराया होता है और पुरुषक्षप ही है-तसादेव पुरुपाञ्जायत एतन्मय- यही वात यह मन्त्र वतलाता है और उसके विशेषणोंका उल्लेख करता है-

सर्वभूतान्तरात्मा बहाका विश्वरूप

अग्निर्मूर्धा चक्षुषी चन्द्रसूर्यौ दिशः श्रोत्रे वाग्विवृताश्च वेदाः ।

वायुः प्राणो हृद्यं विश्वमस्य पद्भवां पृथिवी ह्येष सर्वभूतान्तरात्मा ॥ ४ ॥

अग्नि ( बुळोक ) जिसका मस्तक है, चन्द्रमा और सूर्य नेत्र हैं, दिशाएँ कर्ण हैं, प्रसिद्ध वेद वाणी हैं, वायु प्राण है, सारा विश्व जिसका हृदय है और जिसके चरणोंसे पृथिवी प्रकट हुई है वह देव सम्पूर्ण भृतोंका अन्तरात्मा है ॥ ४ ॥

अग्निद्ध लोकः ''असौ वाव | लोको गौतमाग्निः" ( छा० उ० ५ । ४ । १ ) इति श्रुतेः, मूर्घा

अग्नि अर्थात् "हे गौतम ! यह [स्तर्ग] लोक ही अग्नि है" इस श्रुतिके अनुसार चुलोक ही जिसका मूर्धा-यस्योत्तमाङ्गं शिरः । चक्षुषी उत्तमाङ्ग यानी शिर है,चन्द्र-सूर्ययानी चन्द्रश्च सूर्यक्चेति चन्द्रसूर्यो चन्द्रमः और रूर्य ही नेत्र हैं। इस मन्त्रमें

यस्येति सर्वत्रानुषङ्गः कर्तव्यः, अस्येत्यस्य पदस्य वक्ष्यमाणस्य यस्येति विपरिणामं कृत्वा । दिशः श्रोत्रे यस्य। वाग्वि-वृता उद्घाटिताः प्रसिद्धा वेदा यस्य । वायुः प्राणी यस्य । हृदयमन्तः करणं विश्वं समस्तं जगदस्य यस्येत्येतत् । सर्वे ह्यन्तःकरणविकारमेव जगन्मन-स्येव सुषुप्ते प्रलयदर्शनात् । जागरितेऽपि तत एवाग्नि-विस्फुलिङ्गबद्धिप्रतिष्ठानात्। यस्य च पद्भ्यां जाता पृथिवी । एष देवो विष्णुरनन्तः प्रथमशरीरी त्रैलोक्यदेहोपाधिः सर्वेषां भृता-नामन्तरात्मा ॥ ४ ॥

आगे कहे हुए 'अस्य' पदको 'यस्य' में परिणत कर उसकी अनुवृत्ति करनी चाहिये। दिशाएँ जिसके कर्ण हैं, विवृत—उद्घाटित यानी प्रसिद्ध वेद जिसको वाणी हैं, वायु जिसका प्राण है, विश्व— समस्त जगत् जिसका हृदय-अन्तःकरण है; सम्पूर्ण जगत् अन्तः करणका ही विकार है, क्योंकि सुषुप्तिमें मनहीमें उसका प्रलय होता देखा जाता है और जाप्रत् अवस्थामें अग्निसे स्फुलिङ्गके समान उसे उसीसे निकलकर स्थित होता देखते हैं। तथा जिसके चरणों-से पृथिवी उत्पन्न हुई है यह त्रैलोक्य-देहोपाधिक प्रथम शरीरी अनन्त देव विष्णु ही समस्त भूतोंका अन्तरात्मा है ॥ ४ ॥

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

स हि सर्वभृतेषु द्रष्टा श्रोता। मन्ता विज्ञाता सर्वकारणात्मा पश्चाग्निद्वारेण च याः संसरन्ति । संसारको प्राप्त होती हैं वे भी

सत्रका कारणरूप वह परमात्मा ही समस्त प्राणियोंमें द्रष्टा, श्रोता, मन्ता और विज्ञाता है तथा पञ्चाग्नि-के द्वारा\* जो प्रजाएँ जन्म-मृत्युरूप

<sup>\*</sup> स्वर्ग, मेघ, पृथियी, पुरुष और स्त्री इन पाँचोंका छान्दोग्योपांनषद्के पञ्चम प्रपाठकके तृतीय खण्डमें पञ्चामिरूपसे वर्णन किया है।

त्प्रजायन्त इत्युच्यते

प्रजास्ता अपि तसादेव पुरुषा- उस पुरुषसे ही उत्पन्न होती हैं-यह बात अगले मन्त्रसे बतलायी जाती है-

अक्षर पुरुषसे चराचरकी उत्पत्तिका क्रम

तस्माद्भिः समिधो यस्य सूर्यः

सोमात्पर्जन्य ओषधयः पृथिन्याम् ।

पुमानरेतः सिञ्चति योषितायां

बह्वीः प्रजाः पुरुषात्सम्प्रसूताः॥ ५॥

उस पुरुषसे ही, सूर्य जिसका समिधा है वह अग्नि उत्पन्न हुआ है। [ उस बुलोकरूप अग्निसे निष्पन्न हुए ] सोमसे मेघ और [ मेघसे ] पृषिवीतळमें ओषियाँ उत्पन्न होती हैं। पुरुष स्त्रीमें [ ओषियोंसे उत्पन्न हुआ ] वीर्य सींचता है; इस प्रकार पुरुषसे ही यह बहुत-सी प्रजा उत्पन्न हुई है ॥ ५॥

तसात्परसात्प्ररुपात्प्रजावस्थान-विशेषरूपोऽग्निः। स विशेष्यतेः समिधो यस्य सूर्यः समिध इव समिधः। सूर्येण हि चुलोकः समि-ध्यते। ततो हि द्युलोकान्निष्पन्नात् सोमात्पर्जन्यो द्वितीयोऽग्निः सम्भवति । तसाच पर्जन्यात् ओषधयः पृथिच्यां सम्भवन्ति । ओषधिभ्यः पुरुषाग्नौ हुताभ्य उपादानभूताभ्यः। पुमानग्नी रेतः

उस परम पुरुषसे प्रजाका अवस्थाविशेषरूप अग्नि हुआ। उसकी विशेषता वतलाते हैं--सूर्य जिसका सिमधा (ईंधन) है—[ अग्निहोत्रके ] समान ही समिधा है, क्योंकि सूर्यसे ही चुलोक समिद्र (प्रदीप्त) होता है। उस चुलोकरूप अग्निसे निष्पन हुए सोमसे [पञ्चाग्नियोंमें] दूसरा अग्नि मेघ उत्पन्न होता है। फिर उस मेघसे पृथिवीतलमें ओषधियाँ उत्पन होती हैं। पुरुषरूप अग्निमें हवन की हुई वीर्यकी कारणरूप ओषधियोंसे [ वीर्य होता है ] । उस सिञ्चति योषितायां योषिति समु-पुरुषात्परसात्सम्प्रस्ताः त्पन्नाः ॥ ५॥

वीर्यको पुरुपरूप अग्नि योपित-योपाग्रौ स्त्रियामिति । एवं क्रमेण योविद्रूप अग्नि यानी स्त्रीमें सींचता वह्वीर्वह्वचः प्रजा त्राह्मणाद्याः है। इस क्रमसे यह त्राह्मणादिरूप वहत-सी प्रजा परम पुरुपसे ही उत्पन्न हुई है ॥ ५॥

---

कर्म और उनके साधन भी पुरुषप्रसूत ही हैं च तसादेवेत्याहः कथम् ?

किं च कर्मसाधनानि फलानि | यही नहीं, कर्मके साधन और फल भी उसीसे उत्पन हुए हैं, ऐसा श्रति कहती है-सो किस प्रकार ?

तस्माद्यः साम यजूषि दीक्षा यज्ञाश्च सर्वे ऋतवो दक्षिणाश्च । संवत्सरश्च यजमानश्च लोकाः सोमो यत्र पवते यत्र सूर्यः ॥ ६ ॥

उस पुरुषसे ही ऋचाएँ; साम, यजुः, दीक्षा, सम्पूर्ण यज्ञ, ऋतु, दक्षिणा, संवत्सर, यजमान, लोक और जहाँतक चन्द्रमा पवित्र करता है तथा सूर्य तपता है वे लोक उत्पन्न हुए हैं ।। ६ ।।

पादावसाना गायत्र्यादिच्छन्दो- जिनके पाद नियत अक्षरोंमें समाप्त विशिष्टा मन्त्राः । साम पाश्च-भक्तिकं च साप्तभक्तिकं च

तसात्प्रहपादचो नियताक्षर- उस पुरुषसे हो ऋचाएँ-होनेवाले हैं वे गायत्री आदि छन्दों-्याले मन्त्र, साम-पाञ्चभक्तिक अथवा साप्तभक्तिक स्तोभादि \* स्तोभादिगीतविशिष्टम् । यज्रंपि । गानविशिष्ट मन्त्र तथा यजुः—

<sup>\*</sup> जिस मन्त्रमें हिंकार, प्रस्ताव, उद्गीथ, प्रतिहार और निधन-ये पाँच अवयव रहते हैं उसे 'पाञ्चभक्तिक' और जिसमें उपद्रव तथा आदि-ये दो अवयव और होते हैं उसे 'साप्तमिकिक' कहते हैं। 'हुं फर्' आदि अर्थशून्य वर्णोंका नाम 'स्तोभ' है।

अनियताक्षरपादावसानानि वाक्यरूपाण्येवं त्रिविधा मन्त्राः । दीक्षा मौञ्ज्यादिलक्षणा कर्ते-नियमविशेषाः । यज्ञाश्च सर्वेऽप्रि-होत्रादयः । क्रतवः सयुपाः । दक्षिणाश्चैकगवाद्यपरिमितसर्व-स्वान्ताः । संवत्सरश्च कालः कर्माङ्गः । यजमानश्र कर्ता। लोकास्तस्य कर्मफलभूतास्ते विशेष्यन्तेः सोमो यत्र येषु लोकेषु पवते पुनाति लोकान्यत्र येषु स्र्यस्तपति च ते च दक्षिणाय-नोत्तरायणमार्गद्वयगम्या विद्वद-विद्वत्कर्त्वफलभूताः ॥ ६ ॥

जिनके पादोंका अन्त नियमित अक्षरोंमें नहीं होता ऐसे वाक्यरूप मन्त्र-इस प्रकार ये तीनों प्रकारके मन्त्र जित्पन हुए हैं। तथा उसीसे] दीक्षा—मौञ्जी-बन्धन आदि यज्ञकर्ताके नियमविशेष, अग्निहोत्रादि सम्पूर्ण यज्ञ, ऋतु-यूपसहित यज्ञ, दक्षिणा-एक गौसे हेकर अपने सर्वखदानपर्यन्त, अपरिमित संवत्सर—कर्मका अङ्गभूत काल, यजमान-यज्ञकर्ता, तथा उसके कर्मके फलखरूप लोक उत्पन्न हुए हैं। उन छोकोंकी विशेषताएँ वतलाते हैं-जिन लोकोंमें चन्द्रमा लोकोंको पवित्र करता है और जिनमें सूर्य तपता रहता है वे विद्वान् और अविद्वान् कर्ताके कर्मफङभ्त दक्षिणायन-उत्तरायण इन दो मार्गसे प्राप्त होनेवाले लोक उत्पन्न होते हैं ॥ ६ ॥

तस्माच देवा बहुधा सम्प्रसूताः साध्या मनुष्याः परावो वयांसि ।

प्राणापानौ ब्रीहियवौ तपश्च

श्रदा सत्यं ब्रह्मचर्यं विधिश्र ॥ ७ ॥

उससे ही [कर्मके अङ्गभूत] बहुत-से देवता उत्पन्न हुए। तथा साध्यगण, मनुष्य, पशु, पक्षी, प्राण-अपान, ब्रीहि, यव, तप, श्रद्धा, सत्य, ब्रह्मचर्य और विधि [ये सब भी उसीसे उत्पन्न हुए हैं]॥ ७॥

पुरुपात्कर्माङ्गभूता देवा बहुधा बस्त्रादिगणभेदेन सम्प्रसूताः सम्य अप्रसूताः । साध्या देवविशेषाः । मनुष्याः कर्माधि-कृताः । पश्चवो ग्राम्यारण्याः । वयांसि पक्षिणः। जीवनं च मनुष्यादीनां प्राणापानौ त्रीहि-यवौ हविरथौं। तपश्च कर्माङ्गं पुरुषसंस्कारलक्षणं स्वतन्त्रं च फलसाधनम् । श्रद्धा यत्पूर्वकः सर्वपुरुषार्थसाधनप्रयोगश्चित्त-प्रसाद् आस्तिक्यवुद्धिस्तथा सत्यम् अनृतवर्जनं यथाभृतार्थवचनं चापीडाकरम् । ब्रह्मचर्यं मैथुना-समाचारः। विधिश्चेतिकर्तव्यता 11011

उस पुरुषसे ही वसु आदि गणके भेदसे कर्मके अंगभूत वहुत-से देवता उत्पन्न हुए हैं। तथा साध्यगण-देवताओंकी जाति-विशेष, कर्मके अधिकारी मनुष्य, गाँव और जङ्गलमें रहनेत्राले पशु, वयस्—पक्षी, मनुष्यके जीवनरूप प्राण-अपान ( श्वासोच्छ्वास ) हविके लिये बीहि और यव, पुरुपका संस्कार करनेवाला तथा खतन्त्रतासे फल देनेवाला कर्मका अंग्रभूत तप, श्रद्धा--जिसके कारण सम्पूर्ण पुरुवार्थसाधनोंका प्रयोग, चित्त-प्रसाद और आस्तिक्यबुद्धि होती है, तथा सत्य-मिध्याका एवं यथार्थ और किसीको पीडा न देनेवाला वचन, ब्रह्मचर्य-मैथुन न करना और ऐसा करना चाहिये-इस प्रकारकी विधि [ये सब भी उस पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं ] ॥७॥ ---

इन्द्रिय, विषय और इन्द्रियस्थानादि भी ब्रह्मजनित ही हैं किंच— | तथा—

सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तस्मात्

सप्तार्चिषः सिमधः सप्त होमाः।

## सप्त इमे लोका येषु चरन्ति प्राणा

### गुहाशया निहिताः सप्त सप्त ॥ ८॥

उस पुरुषसे ही सात प्राण (मस्तकस्थ सात इन्द्रियाँ) उत्पन्न हुए हैं। उसीसे उनकी सात दीप्तियाँ, सात समिधा (विषय), सात होम (विषयज्ञान) और जिनमें वे सञ्चार करते हैं वे सात स्थान प्रकट हुए हैं। [इस प्रकार] प्रतिदेहमें स्थापित ये सात-सात पदार्थ [उस पुरुषसे ही हुए हैं]॥ ८॥

सप्त शीर्षण्याः प्राणास्तसा-देव पुरुषात्प्रभवन्ति । तेषां च सप्ताचिषो दीप्तयः स्वविषयाव-द्योतनानि । तथा सप्त समिधः सप्त विषयाः, विषयैद्धं समि-ध्यन्ते प्राणाः । सप्त होमास्तद्वि-पयविज्ञानानि "यदस्य विज्ञानं तज्जुहोति" (महानारा०२५।१) इति श्रुत्यन्तरात् ।

किं च सप्तेमे लोका इन्द्रिय-स्थानानि येषु चरन्ति सञ्चरन्ति प्राणाः । प्राणा येषु चरन्तीति प्राणानां विशेषणमिदं प्राणापा- [ दो नेत्र, दो श्रवण, दो प्राण और एक रसना—ये ] सात मस्तकस्थ प्राण उसी पुरुषसे उत्पन्न होते हैं। तथा अपने-अपने विषयों-को प्रकाशित करनेवाली उनकी सात दीप्तियाँ, सात सिमध—उनके सात विषय, क्योंकि प्राण (इन्द्रियवर्ग) अपने विषयोंसे ही सिमद्ध (प्रदीप्त) हुआ करते हैं। सात होम अर्थात् अपने विषयोंके विज्ञान, जैसा कि "इसका जो विज्ञान है उसीको हवन करता है" इस अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है, [ ये सब इस पुरुषसे ही प्रकट हुए हैं ]।

तथा ये सात लोक—इन्द्रिय-स्थान, जिनमें कि ये प्राण सञ्चार करते हैं। 'जिनमें प्राण सञ्चार करते हैं' यह प्राणोंका विशेषण [ उनके प्रसिद्ध अर्थ ] प्राणापानादि- नादिनिवृत्त्यर्थम् । गुहायां शरीरे हृदये वा स्वापकाले शेरत इति गुहाशयाः, निहिताः स्थापिता धात्रा सप्त सप्त प्रतिप्राणिभेदम्। यानि चात्मयाजिनां विदुषां कर्माणि कर्मफलानि चाविदुषां च कर्माणि तत्साधनानि कर्म- अज्ञानियोंके कर्म, कर्मफल और फलानि च सर्वं चैतत्परसादेव पुरुषात्सर्वज्ञात्प्रस्तिमिति प्रक-रणार्थः ॥ ८ ॥

की आशंका निवृत्त करनेके लिये है। जो सुषुप्ति-अवस्थामें गुहा---शरीर अथवा हृदयमें शयन करते हैं वे गुहाशय तथा विधाताद्वारा प्रत्येक प्राणीमें निहित-स्थापित ये सात-सात पदार्थ दिस पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं ]।

इस प्रकार जो भी आत्मयाजी विद्वानोंके कर्म और कर्मफल तथा उनके साधन हैं वे सब उस परम पुरुषसे ही उत्पन्न हुए हैं--यह इस प्रकरणका अर्थ है ॥ ८॥

---

पर्वत, नदी और ओषाधि आदिका बह्मजन्यत्व

गिरयश्च सर्वे-अतः समुद्रा

ऽस्मात्स्यन्दन्ते सिन्धवः सर्वेरूपाः ।

अतश्च सर्वा ओषधयो रसश्च

येनैष भृतैस्तिष्ठते ह्यन्तरात्मा ॥ ६ ॥

इसीसे समस्त समुद्र और पर्वत उत्पन्न हुए हैं; इसीसे अनेक रूपोंबाली नदियाँ बहती हैं; इसीसे सम्पूर्ण ओषधियाँ और रस प्रकट हुए हैं, जिस (रस) से भूतोंसे परिवेष्टित हुआ यह अन्तरात्मा स्थित होता है॥ ९.॥

द्याः, गिरयश्च हिमवदादयोऽसा- समुद्र और इसीसे हिमालय आदि

अतः पुरुषात्समुद्राः सर्वे क्षारा- | इस पुरुषसे ही क्षारादि सात देव पुरुषात्सर्वे। स्यन्दन्ते स्रवन्ति । समस्त पर्वत उत्पन्न हुए हैं । गङ्गा

गङ्गाद्याः सिन्धवो नद्यः सर्व-रूपा बहुरूपा असादेव पुरुपात् सर्वा ओपधयो त्रीहियवाद्याः । रसश्च मधुरादिः पड्विधो येन रसेन भूतैः पश्चभिः स्थूलैः परिवेष्टितस्तिष्ठते तिष्ठति ः ः रात्मा लिङ्गं सक्ष्मं शरारम्। तद्भचन्तराले शरीरस्थात्मनश्रा-त्मवद्वर्तत इत्यन्तरात्मा ॥ ९ ॥

आदि अनेक रूपोंवाली नदियाँ भी इसीसे प्रवाहित होती हैं। इसी पुरुषसे ब्रीहि, यव आदि सम्पूर्ण ओषियाँतथा मधुरादि छः प्रकारका रस उत्पन्न हुआ है, जिस रससे कि पाँच स्थल भूतोंद्वारा परिवेष्टित हुआ अन्तरात्मा—छिगदेह यानी सुक्म शरीर स्थित रहता है। यह शरीर और आत्माके मध्यंमें आत्मा-के समान स्थित है; इसलिये अन्तरात्मा कहलाता है॥९॥

बह्म और जगत्का अभेद तथा बह्मज्ञानसे अविद्या-प्रन्थिका नाश

एवं पुरुषात्सर्वमिदं सम्प्रस्-तम् । अतो वाचारम्भणं विकारो उत्पन्न हुआ है; अतः विकार वाणी-नामधेयमनृतं पुरुष इत्येव सत्यम् । अतः---

इस प्रकार यह सब पुरुषसे ही का आरम्भ और नाममात्रके छिये तथा मिध्या ही है, केवल पुरुष ही सत्य है। इसछिये---

पुरुष एवेदं विश्वं कर्म तपो ब्रह्म परामृतम्। एतद्यो वेद निहितं गुहायां सोऽविद्याप्रन्थि विकिरतीह सोम्य ॥ १० ॥

यह सारा जगत्, कर्म और तप (ज्ञान) पुरुष ही है। वह पर और अमृतरूप ब्रह्म है। उसे जो सम्पूर्ण प्राणियोंके अन्तःकरणमें स्थित जानता है, हे सोम्य ! वह इस लोकमें अविद्याकी प्रन्थिका छेदन कर देता है ॥ १०॥

श्चिद्स्ति । अतो यदुक्तं तदेवेदम् वस्तु नहीं है । अतः 'हे भगवन् !

पुरुष एवेदं विश्वं सर्वम् । | पुरुष ही यह विश्व-सारा न निश्वं नाम पुरुषादन्यत्कि- जगत् है; पुरुषसे भिन्न 'विश्व' कोई अभिहितं 'कसिन् भगवो विज्ञाते सर्विमिदं विज्ञातं भवतीति'। एतसिन्ह परसिन्नात्मनि सर्वे-कारणे पुरुषे विज्ञाते पुरुष एवेदं विश्वं नान्यदस्तीति विज्ञातं भवतीति ।

कि पुनरिदं विश्वमित्युच्यते। कर्माप्रिहोत्रादिलक्षणम् । तपो ज्ञानं तत्कृतं फलमन्यदेताबद्धीदं सर्वम् । तचैतद्रक्षणः कार्यम् । तसात्सर्वं ब्रह्म परामृतं परममृतम् अहमेवेति यो वेद निहितं स्थितं गुहायां हृदि सर्वप्राणिनां स एवं विज्ञानादविद्याग्रन्थि ग्रन्थिमिव दृढीभृतामविद्यावासनां विकिर्ति विक्षिपति नाशयतीह जीवन्नेव न मृतः सन् हे सोम्य प्रियदर्शन १० डालता है---मरकर नहीं ॥ १०॥

किसको जान टेनेपर यह सब कुछ जान लिया जाता है ?' ऐसा जो प्रश्न किया गया था उसीका यहाँ उत्तर दिया गया है कि 'सबके कारण-खरूप इस परमान्माको जान छेनेपर ही यह ज्ञान हो जाता है कि यह विश्व पुरुष ही है, उससे भिन नहीं है।

६१

किन्तु यह विश्व है क्या? ऐसा प्रश्न होनेपर कहते हैं---अग्निहोत्रादिरूप कर्म, तप यानी ज्ञान, उसका फळ तथा इसी प्रकारका यह और सब भी विश्व कहलाता है]। यह सन ब्रह्मका ही कार्य है। इसिलये यह सब पर अमृत ब्रह्म है और परामृत ब्रह्म में ही हूँ-ऐसा जो पुरुष सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें स्थित उस ब्रह्मको जानता है हे सोम्य हे प्रियदर्शन! वह अपने ऐसे विज्ञानसे अविद्या-प्रनिथको यानी प्रनिथ (गाँठ) के समान दढ हुई अविद्याकी वासनाको इस लोकमें जीवित रहते ही काट

\*\*\*\*\*\*\* इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये द्वितीयमुण्डके

प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥



## दितीय खण्ड

बहाका स्वरूपनिर्देश तथा उसे जाननेके लिये आदेश

विज्ञेयमित्युच्यते-

अरूपं सदक्षरं केन प्रकारेण | रूपहीन होनेपरभी उस अक्षर-को किस प्रकार जानना चाहिये— यह अब वतलाया जाता है—

आविः संनिहितं गुहाचरं नाम महत्पदमत्रैतत्सम-र्षितम् । एजत्प्राणन्निमिषच यदेतज्जानथ सदसद्वरेण्यं परं विज्ञानाद्यद्वरिष्ठं प्रजानाम् ॥ १ ॥

यह ब्रह्म प्रकाशस्त्ररूप, सबके हृदयमें स्थित, गुहाचर नामवाला और महत्पद है। इसीमें चलनेवाले, प्राणन करनेवाले और निमेषोन्मेष करनेवाले ये सब समर्पित हैं । तुम इसे सदसद्रूप, प्रार्थनीय, प्रजाओंके विज्ञानसे परे और सर्वीत्कृष्ट जानो ॥ १ ॥

आविः प्रकाशं संनिहितं वागाद्यपाधिभिर्ज्वलति भ्राजतीति श्रुत्यन्तराच्छब्दादीनुपलभमान-वदवभासते । दर्शनश्रवणमनन-विज्ञानाद्युपाधिधर्मेराविर्भूतं संछक्ष्यते हृदि सर्वप्राणिनाम् ।

आवि:-प्रकाशस्त्रस्प,संनिहित-समीपस्थित; वागादि उपाधियोंद्वारा प्रज्वित होता है, प्रकाशित होता है--ऐसी एक अन्य श्रुतिके अनुसार वह शब्दादि विषयोंको उपलब्ध करता-सा जान पड़ता है अर्थात् सम्पूर्ण प्राणियोंके हृदयमें दर्शन. श्रवण, मनन और विज्ञान आदि उपाधिके धर्मोंसे आविर्भूत हुआ दिखायी देता है [अतः संनिहित है]।

एतद्यदास्पदं सर्वं जानथ हे शिष्या अवगच्छथ तदात्मभूतं

क्रियावद्यचानिमिषचशब्दात्सम-

स्तमेतदत्रैव ब्रह्मणि समर्पितम् ।

इस प्रकार जो प्रकाशमान ब्रह्म हृदयमें संनिहित-सम्यक् स्थित है वह गुहाचर—दर्शन-श्रवणादि प्रकारोंसे गुहा ( बुद्धि ) में सञ्चार करता है इसिंख्ये गुहाचर नामसे विख्यात है। वहीं महत्पद है ] सबसे बड़ा होनेके कारण वह 'महत्' है और सबसे प्राप्त किया जाता है अथवा सारे पदार्थी-का आश्रय है, इसिटिये 'पद' है।

वह 'महत्पद' किस प्रकार है ? सो वतलाते हैं - रयोंकि इस ब्रह्ममें ही, रथकी नाभिमें अरोंके समान यह सब कुछ समर्पित अर्थात् भली प्रकार प्रवेशित है। एजत्-चलने-फिरंनेवाले पक्षी आदि, प्राणत्-जो प्राणन करते हैं वे प्राणा-पानादिमान् मनुष्य और पशु आदि, निमिषत च--जो निमेषादि क्रियावाले और च शब्दके सामर्थ्यसे जो निमेष नहीं करनेवाले हैं वे भी इस प्रकार ये सब इस ब्रह्ममें ही समर्पित हैं।

हे शिष्यगण ! ये सत्र जिस [ ब्रह्मरूप ] आश्रयवाले हैं उसे तुम जानो-समझो; वह सदसत्खंरूप भवतां सदसत्स्वरूपम् । सदसतो - तुम्हारा आत्मा है, क्योंकि उससे भिन र्मूर्तामूर्तयोः स्थूलस्क्ष्मयोस्तद्-व्यतिरेकेणाभावात् । वरेण्यं वरणीयं तदेव हि सर्वस्य नित्य-त्वात्प्रार्थनीयम् । परं व्यतिरिक्तं विज्ञानात्प्रजानामिति व्यवहितेन सम्बन्धः; यह्नौकिकविज्ञानागोच-रमित्यर्थः । यद्वरिष्टं वरतमं सर्वपदार्थेषु वरेषु तद्वचेकं ब्रह्मातिशयेन वरं सर्वदोपरहित-त्वात् ॥ १ ॥

कोई सत् या असत्—मूर्त या अम्र्त अर्थात् स्थूट या स्क्महैं ही नहीं। और वही नित्य होनेके कारण सत्रका वरेण्य---वरणीय---प्रार्थनीय है। तथा प्रजाओंके विज्ञानसे परे यानी व्यतिरिक्त है-इस प्रकार इस पर शब्द का व्यवधानयुक्त [प्रजानाम्] पदसे सम्बन्ध है। यह कि जो हौिकक विज्ञानका अविषय है, और वरिष्ठ यानी सम्पूर्ण श्रेष्ट पदार्थोमें श्रेष्टतम है, क्योंकि सम्पूर्ण दोषोंसे रहित होनेके कारण एक वह ब्रह्म ही अत्यन्त श्रेष्ठ है ॥ १ ॥

बह्ममें मनोनिवेश करनेका विधान

किं च-यद्चिमचद्गुभ्योऽणु च यस्मिँ ह्लोका निहिता लोकिनश्च । तदेतदक्षरं ब्रह्म स प्राणस्तदु वाङ्मनः । तदेतत्सत्यं तदमृतं तद्वेद्धव्यं सोम्य विद्धि ॥ २ ॥

जो दीप्तिमान् और अणुसे भी अणु है तथा जिसमें सम्पूर्ण छोक और उनके निवासी स्थित हैं वही यह अक्षर ब्रह्म है, वही प्राण है तथा वही वाक् और मन है। वही यह सत्य और अमृत है। हे सोग्य! उसका [ मनोनिवेशद्वारा ] वेधन करना चाहिये; त् उसका वेधन कर ॥२॥

यदिचमहोतिमत्, दीप्तया जो अर्चिमत् यानी दीप्तिमान् है; ब्रह्मकी दीप्तिसे ही सूर्य आदि देदीप्यमान होते हैं, इसलिये ब्रह्म

मद्रक्ष। किं च यदणुभ्यः श्यामा-कादिभ्योऽप्यणु च स्र्भम्। च-शब्दात्स्थूलेभ्योऽप्यतिशयेन स्थूलं पृथिन्यादिभ्यः । यसिंछोका भूरादयो निहिताः स्थिताः, ये लोकिनो लोकनियासिनो मनुष्यादयश्चैतन्याश्रया हि सर्वे प्रसिद्धाः। तदेतत्सर्वाश्रयमक्षरं त्रह्म स प्राणस्तदु वाङ्मनो वाक्च मनश्र सर्वाणि च करणानि तदन्तश्रे-तन्यं चैतन्याश्रयो हि प्राणेन्द्रि-यादिसर्वसंघातः "प्राणस्य प्राणम्" (बृ० उ० ४।४।१८) इति श्रुत्यन्तरात् ।

यत्प्राणादीनामन्तश्चेतन्यमक्षरं तदेतत्सत्यमीवतथमतोऽमृतम् अविनाशि तद्वेद्धव्यं मनसा ताडियतव्यम्।तस्मिन्मनःसमा-धानं कर्तव्यमित्यर्थः। यस्मादेवं

दीप्तिमान् है। और जो स्यामाक आदि अणुओंसे भी अणु—सूक्ष्म है। 'च' शब्दसे यह समझना चाहिये कि जो पृथिवी आदि स्थ्रल पदार्थोंसे भी अत्यन्त स्थळ है। जिसमें भूटोंक आदि सम्पूर्ण लोक तथा उन छोकोंके निवासी मनुष्यादि स्थित हैं, क्योंकि सारे पदार्थ चैतन्यके ही आश्रित प्रसिद्ध हैं. वहीं सबका आश्रयभूत यह अक्षर ब्रह्म है, वहीं प्राण है तथा वहीं वाणी और मन आदि समस्त इन्द्रिय-वर्ग है; उन सभीमें चैतन्य ओतप्रोत है, क्योंकि प्राण और इन्द्रिय आदिका सारा संघात चैतन्यके ही आश्रित है, जैसा कि "वह प्राणका प्राण है" इत्यादि एक अन्य श्रुतिसे सिद्ध होता है।

[इस प्रकार] प्राणादिके भीतर रहनेवाला जो अक्षर चैतन्य है वही यह सत्य यानी अवितय है; अतः वह अमृत—अविनाशी है। उसका वेधन यानी मनसे ताडन करना चाहिये। अर्थात् उसमें मनको समाहित करना चाहिये। हे सोम्य! क्योंकि ऐसी बात है, हे सोम्य विद्ध्यक्षरे चेतः इसिंहिये त् वेधन कर यानी अपने समाधत्स्व ॥ २ ॥ चित्तको उस अक्षरगें लगा दे ॥ २ ॥

बहावेधनकी विधि

कथं वेद्भव्यिमित्युच्यते उसका किस प्रकार वेधन करना चाहिये, सो वतलाया जाता है—

धनुर्गृहीलौपनिषदं महास्त्रं शरं ह्युपासानिशितं सन्धयीत । आयम्य तद्भावगतेन चेतसा लक्ष्यं तदेवाक्षरं सोम्य विद्धि ॥ ३ ॥

हे सोम्य ! उपनिपद्देश महान् अस्नरूप घनुष छेकर उसपर उपासनाद्वारा तीक्ष्ण किया हुआ वाण चढ़ा; और फिर उसे खींचकर ब्रह्म-भावानुगत चित्तसे उस अक्षररूप छक्ष्यका ही वेधन कर ॥ ३॥

धनुरिष्वासनं गृहीत्वादायौ-पनिषदम्रपनिषत्सु भवं प्रसिद्धं महास्त्रं महच्च तदस्तं च महास्त्रं धनुस्तिसमञ्ज्ञरम्; किंविशिष्टम् इत्याह—उपासानिशितं सन्तता-भिष्यानेन तन्कृतं संस्कृतमित्ये-तत्, सन्धयीत सन्धानं कुर्यात्। सन्धाय चायम्याकृष्य सेन्द्रियम् अन्तःकरणं स्वविषयाद्विनिवर्य

औपनिषद—उपनिषदोंमें वर्णित
यानी उपनिषद्यसिद्ध महास्र—
महान् अस्ररूप धनुष्—रारासन
टेकर उसपर वाण चढ़ावे—
किस प्रकारका वाण चढ़ावे १ इसपर
कहते हैं — उपासनासे निशित यानी
निरन्तर ध्यान करनेसे पैनाया
हुआ—संस्कार किया हुआ वाण
चढ़ावे। फिर वाण चढ़ानेके
अनन्तर उसे खींचकर अर्थात्
इन्द्रियोंके सहित अन्तःकरणको

लक्ष्य एवावर्जितं कृत्वेत्यर्थः। न हि हस्तेनेव धनुप आयमनिमह सम्भवति । तद्भावगतेन तसिन् ब्रह्मण्यक्षरे लक्ष्ये भावना भावः तद्भतेन चेतसा लक्ष्यं तदेव यथो-क्तलक्षणमक्षरं सोम्य विद्धि ॥३॥

उनके विषयोंसे हटा अपने टक्ष्यमें ही जोड़कर-क्योंकि इस धनुषको हायसे धनुष चढ़ानेके समान नहीं खींचा जा सकतां-तद्भावगत अर्थात अपने लक्ष्य उस अक्षर ब्रह्ममें जो भावना है उस भावमें गये हुए चित्तसे हे सोम्य ! ऊपर कहे हुए टक्षणोंवाले अपने उसी टक्ष्य अक्षर ब्रह्मका वेधन कर ॥ ३ ॥

वेधनके लिये यहण किये जानेवाले धनुषादिका स्पष्टीकरण जपऱ जो धनुष आदि वतलाये
 गये हैं उनका उल्लेख किया
 जाता है— यदुक्तं धनुरादि तदुच्यते-

प्रणवो धनुः शरो ह्यात्मा ब्रह्म तल्लक्ष्यमुच्यते । अप्रमत्तेन वेद्धव्यं शरवत्तन्मयो भवेत्॥ ४॥

प्रणव धनुष्है, [सोपाधिक ] आत्मा बाण है और ब्रह्म उसका छक्ष्य कहा जाता है। उसका सावधानतापूर्वक वेधन करना चाहिये और वाणके समान तन्मय हो जाना चाहिये ॥ ४ ॥

प्रणव ओङ्कारो धनुः यथेष्वासनं लक्ष्ये शरख प्रवेश-कारणं तथात्मशरस्याक्षरे लक्ष्ये प्रवेशकारणमोङ्कारः । प्रणवेन

प्रणव यानी ओंकार धनुष है। जिस प्रकार शरासन (धनुष) लक्ष्यमें वाणके प्रवेश कर जानेका साधन है उसी प्रकार [ सोपाधिक] वाणके अपने लक्ष्य आत्मारूप अक्षरमें प्रवेश करनेका ओंकार है। अभ्यास किये हुए प्रणवके द्वारा ही संस्कृत होकर ह्यभ्यस्यमानेन संस्क्रियमाणस्तदा- वह उसके आश्रयसे विना किसी वाधाके अक्षर ब्रह्ममें इस प्रकार लम्बनोऽप्रतिबन्धेनाक्षरेऽवितष्रतेः। स्थित होता है, जैसे धनुषसे छोड़ा

यथा धनुपास्त इषुर्रुक्ष्ये । अतः प्रणवो धनुरिव धनुः। शरो एव ह्यात्मोपाधिलक्षणः जले सर्यादिवदिह प्रविष्टो देहे सर्वबौद्धप्रत्ययसाक्षितया । शर इव स्वात्मन्येवार्पितोऽक्षरे ब्रह्मण्यतो ब्रह्म तछक्ष्यमुच्यते । इव मनःसमाधित्सुभिः आत्मभावेन लक्ष्यमाणत्वात् । तत्रैवं सत्यप्रमत्तेन वाह्यविष-योपलब्धितृष्णाप्रमादवर्जितेन सर्वतो विरक्तेन जितेन्द्रियेणैकाग्र-चित्तेन वेद्धव्यं ब्रह्म लक्ष्यम्। ततस्तद्वेधनादूर्धं शरवत्तन्मयो भवेत् । यथा शरस्य लक्ष्यैकात्म-त्वं फलं भवति तथा देहाद्यात्म-प्रत्ययतिरस्करणेनाक्षरैकात्मत्वं

फलमापादयेदित्यर्थः ॥ ४ ॥

हुआ वाण अपने रुक्ष्यमें। अतः धनुषके समान होनेसे प्रणव ही धनुष है। तथा आत्मा ही वाण है, जो कि जलमें प्रतिविम्वित हुए सूर्य आदिके समान इस शरीरमें सम्पूर्ण वौद्ध प्रतीतियोंके साक्षीरूपसे प्रविष्ट हो रहा है। वह वाणके समान अपने ही आत्मा (खरूपभूत) अक्षर ब्रह्ममें अनुप्रविष्ट हो रहा है। इसलिये ब्रह्म उसका रुक्ष्य कहा जाता है, क्योंकि मनको समाहित करनेकी इच्छावाले पुरुषों-को वही आत्मभावसे रुक्षित होता है।

अतः ऐसा होनेके अनन्तर अप्रमत्त—नाद्य विषयोंकी उपल्थिन की तृष्णारूप प्रमादसे रहित होकर अर्थात् सन्न ओरसे विरक्त यानी जितेन्द्रिय होकर एकाग्रचित्तसे ब्रह्मरूप अपने लक्ष्यका वेधन करना चाहिये।और फिर उसका वेधन करने नेके अनन्तर वाणके समान तन्मयहो जाना चाहिये। तात्पर्य यह कि जिस प्रकार वाणका अपने लक्ष्यसे एकरूप हो जाना ही फल है उसी प्रकार देहादिमें आत्मत्वकी प्रतीति-का तिरस्कार कर उस अक्षरब्रह्मसे एकात्मत्वरूप फल प्राप्त करे॥ ४॥ आत्मसाक्षात्कारके लिये पुनः विधि

अक्षरस्येव दुर्रुश्यत्वात्पुनः पुनर्वचनं सुरुक्षणार्थम्— कठिनतासे लक्षित होनेवाला होनेके कारण उस अक्षरका ही, भली प्रकार लक्ष्य करानेके लिये वार-वार वर्णन किया जाता है—

यस्मिन्द्योः पृथिवी चान्तिरिक्षमोतं मनः सह प्राणैश्च सर्वैः ।
तमेवैकं जानथ आत्मानमन्या
वाचो विमुञ्जथामृतस्यैष सेतुः ॥ ५॥

जिसमें चुलोक, पृथिवी, अन्तरिक्ष और सम्पूर्ण प्राणोंके सहित मन ओतप्रोत है उस एक आत्माको ही जानो, और सब बातोंको छोड़ दो; यही अमृत (मोक्षप्राप्ति) का सेतु (साधन) है ॥ ५॥

यसिन्नक्षरे पुरुषे द्यौः पृथिवी चान्तिरक्षं चोतं समर्पितं मनश्र सह प्राणैः करणेरन्यैः सवंस्तमेव सर्वाश्रयमेकमद्वितीयं जानथ जानीत हे शिष्याः । आत्मानं प्रत्यक्खरूपं युष्माकं सर्वप्राणिनां च ज्ञात्वा चान्या वाचोऽपर-विद्यारूपा विम्रञ्चथ विम्रञ्चत परित्यजत तत्प्रकाश्यं च सर्वं कर्म ससाधनम्; यतोऽमृतस्यैष

हे शिष्यगण ! जिस अक्षर
पुरुषमें युळोक, पृथिवी, अन्तरिक्ष
और प्राणों यानी अन्य समस्त
इन्द्रियोंके सहित मन ओत—
समर्पित है उस एक—अद्वितीय
आत्माको ही जानो; तथा इस प्रकार
आत्माको अपने और समस्त प्राणियोंके प्रत्यक्खरूपको जानकर अपरविद्यारूप अन्य वाणीको तथा उससे
प्रकाशित होनेवाले समस्त कर्मको
उसके साधनसहित छोड़ दो—
उसका सत्र प्रकार त्याग कर दो,
क्योंकि यह अमृतका सेतु है—

सेतुरेतदात्मज्ञानममृतस्यामृतत्वस्य मोक्षस्य प्राप्तये सेतुरिव सेतुः संसारमहोदधेः उत्तरण-हेत्रत्वात्तथा च श्रुत्यन्तर ''तमेव विदित्वातिमृत्युमेति नान्यः पन्था विद्यतेऽयनाय" ( इवे॰ उ॰ ३।८, ६।१५) इति ॥ ५ ॥

यह आत्मज्ञान संसार-महासागरको पार करनेका साधन होनेके कारण अमृत-अमरत्व यानी मोक्षकी प्राप्तिके छिये । नदीके पार जानेके साधनभूत ] सेतुके समान सेतु है। जैसा कि—"उसीको पुरुष मृत्युको पार कर जाता है, उसकी प्राप्तिका [इसके सिवा] और कोई मार्ग नहीं है" इत्यादि एक अन्य श्रुतिभी कहती है॥ ५॥

----

ओंकाररूपसे बहाचिन्तनकी विधि

किं च-

तथा--

अरा इव रथनाभौ संहता यत्र नाड्यः

स एषोऽन्तश्चरते बहुधा जायमानः।

ओमित्येवं ध्यायथ आत्मानं

स्वस्ति वः पाराय तमसः परस्तात् ॥ ६ ॥

रथचक्रकी नाभिमें जिस प्रकार अरे छंगे होते हैं उसी प्रकार जिसमें सम्पूर्ण नाडियाँ एकत्रित होती हैं उस ( हृदय ) के भीतर यह अनेक प्रकारसे उत्पन्न हुआ सञ्चार करता है। उस आत्माका 'ॐ' इस प्रकार ध्यान करो । अज्ञानके उस पार गमन करनेमें तुम्हारा कल्याण हो [ अर्थात् तुम्हें किसी प्रकारका विन्न प्राप्त न हो ] ॥ ६ ॥

अरा इव, यथा रथनाभौ। देहच्यापिन्यो नाड्यस्तसिन्हृद्ये । हैं उसके भीतरयह बौद्ध प्रतीतियों-

अरोंके समान अर्थात् जिस प्रकार समर्पिता अरा एवं संहताः रथकी नाभिमें अरे समर्पित रहते हैं उसी प्रकार शरीरमें सर्वत्र व्याप्त नाडियाँ सम्प्रविष्टा यत्र यसिन्हृद्ये सर्वतो जिस हृदयमें संहत अर्थात् प्रविष्ट

बुद्धिप्रत्ययसाक्षिभृतः स एप प्रकृत आत्मान्तर्मध्ये चरते चरति वर्ततेः पश्यञ्श्रण्यन्मन्यानो विजानन्यहुधानेकधाक्रोधहर्पादि-प्रत्ययैर्जीयमान इत्र जायमा-नोऽन्तःकरणोपाध्यनुविधायित्वा-द्वदन्ति लौकिका हृष्टो जातः कुद्धो जात इति । तमात्मानम् ओमित्येवमोङ्कारालम्यनाः सन्तो यथोक्तकल्पनया ध्यायथ चिन्त-यत ।

उक्तं वक्तव्यं च शिष्येभ्य आचार्येण जानता । शिष्याश्च ब्रह्मविद्याविदिषुत्वािनवृत्त-कर्माणो मोक्षपथे प्रवृत्ताः । तेषां निर्विद्यतया ब्रह्मप्राप्तिमाशास्त्या-चार्यः । स्वस्ति निर्विद्यमस्तु वो युष्माकं पाराय परक्रलाय । परस्तात्कसादिवद्यातमसः । अविद्यारहितब्रह्मात्मस्वरूपगम-नायेत्यर्थः ॥ ६ ॥

का साक्षीभूत और जिसका प्रकरण चल रहा है वह आत्मा देखता, सुनता, मनन करता और जानता हुआ अन्तःकरणरूप उपाधिका अनुकरण करनेवाला होनेसे उसके हर्प-क्रोधादि प्रत्ययोंसे मानो [नवीन-नवीनरूपसे] उत्पन्न होता हुआ मध्यमें सञ्चार करता— वर्तमान रहता है। इसीसे लौकिक पुरुप 'वह हिंपत हुआ, वह क्रोधित हुआ' ऐसा कहा करते हैं। उस आत्माको 'ॐ' इस प्रकार अर्थात् उपर्युक्त कल्पनासे ओंकारको आलम्बन वनाकर ध्यान यानी चिन्तन करों।

विद्वान् आचार्यको शिष्योंसे जो कुछ कहना था वह कह दिया । इससे ब्रह्मविद्याके जिज्ञासु होनेके कारण शिष्यगण भी सब कर्मोंसे उपरत होकर मोक्षमार्गमें गये अतः आचार्य जुट उन्हें निर्विप्नताप्रवेक ब्रह्मप्राप्तिका आशीर्वाद देते हैं-- 'पार अर्थात् पर तीरपर जानेके लिये तुम्हें खस्ति —निर्विव्नता प्राप्त हो । किसके जानेके लिये ? अविद्या-रूप अन्धकारके पार जानेके लिये अविद्यारहित ब्रह्मात्म-अर्थात् खरूपकी प्राप्तिके लिये ॥ ६ ॥

अपर बहाका वर्णन तथा उसके चिन्तनका प्रकार

इत्याह—

योऽसौतमसः परस्तात्संसार- यह जो अज्ञानान्धकारके परे महोद्धिं तीर्त्वा गन्तव्यः पर- संसारमहासागरको पार करके जानेयोग्य परिवद्याका प्रदेश है विद्याविषय इति स किसन्वर्तत वह किसमें वर्तमान है ? इसपर कहते हैं---

> यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्यैष महिमा भुवि दिन्ये ब्रह्मपुरे ह्येष न्योम्न्यात्मा प्रतिष्ठितः ॥ प्राणशरीरनेता मनोमयः प्रतिष्ठितोऽन्ने हृदयं सन्निधाय । तद्विज्ञानेन परिपश्यन्ति धीरा आनन्दरूपममृतं यद्विभाति ॥७॥

जो सर्वज्ञ और सर्ववित है और जिसकी यह महिमा भूर्लोकमें स्थित है वह यह आत्मा दिन्य ब्रह्मपुर आकाश ( हृदयाकाश ) में स्थित है। वह मनोमय तथा प्राण और [सूक्ष्म] शरीरको [एक देहसे दूसरे देहमें ] ले जानेवाला पुरुष हृदयको आश्रितकर अन ( अनमय देह ) में स्थित है। उसका विज्ञान (अनुभव) होनेपर ही विवेकी पुरुष, जो आनन्दस्रहरूप अमृत ब्रह्म प्रकाशित हो रहा है, उसका सम्यक साक्षात्कार करते हैं ॥ ७॥

यः सर्वज्ञः सर्वविद्वयाख्यातः

'जो सर्वज्ञ और सर्ववित् है' इसकी व्याख्या पहले ( मुण्ड० १। तं पुनर्तिशिनष्टिः यस्यैप प्रसिद्धो १। ९ में ) की जा चुकी है। उसीके फिर और विशेषण बतलाते महिमा विभूतिः। कोऽसौ महिमा हैं — जिसकी यह प्रसिद्ध महिमा यानी विभूति है; वह महिमा क्या यस्येमे द्यावापृथिच्यो शासने है ? ये बुलोक और पृथिवी जिसके शासनमें धारण किये हुए (यानी विधते तिष्ठतः । सूर्याचन्द्रमसौ ! स्थिरतापूर्वक ) स्थित हैं, जिसके

शासनेऽलातचक्रवद्जसं यस्य भ्रमतः। यस्य शासने सरितः सागराश्च स्वगोचरं नातिक्रामन्ति। तथा स्थावरं जङ्गमं च यस शासने नियतम् । तथा चतेवो-ऽयने अब्दाश्च यस्य शासनं नाति-क्रामन्ति । तथा कर्तारः कर्माणि फलं च यच्छासनात्स्वं खं कालं नातिवर्तन्ते स एष महिमा भ्रवि लोके यस्य स एप सर्वज्ञ एवं महिमा देवो दिव्ये द्योतनवति सर्वेदौद्धप्रत्ययकृतद्योतने ब्रह्म-पुरे, ब्रह्मणोऽत्र चैतन्यस्वरूपेण नित्याभिव्यक्तत्वाह्रसणः पुरं हृदयपुण्डरीकं तिसन्यद्व्योम तिसन्वयोम्न्याकाशे हृतपुण्डरीक-मध्यस्थे, प्रतिष्ठित इवोपलभ्यते। न ह्याकाशवत्सर्वगतस्य गतिरा-गतिः प्रतिष्ठावान्यथा सम्भवति । प्रकार सम्भव नहीं है ।

शासनमें सूर्य और चन्द्रमा अलात-चक्रके समान निरन्तर घूमते रहते हैं, जिसके शासनमें नदियाँ और समुद्र अपने स्थानका अतिक्रमण नहीं करते, इसी प्रकार स्थावरजङ्गम जगत् जिसके शासनमें नियमित रहता है; तथा ऋतु, अयन और वर्ष-ये भी जिसके शासनका उल्लंघन नहीं करते एवं कर्ता, कर्म और फल जिसके शासनसे अपने-अपने कालका अतिक्रमण नहीं करते-ऐसी यह महिमा संसारमें जिसकी है वह ऐसी महिमावाला सर्वज्ञ देव दिव्य-चित्मान् यानी समस्त बौद्ध प्रत्ययोंसे होनेवाले ब्रह्मपुरमें—<del>क</del>्योंकि प्रकाशयुक्त चैतन्यखरूपसे इस ( हृदयकमलियत सर्वदा आकाराः) में ब्रह्मकी होती है इसलिये अभिव्यक्ति हृदयकमल ब्रह्मपुर है, उसमें जो आकाश है उस हृदयपुण्डरी-प्रतिष्ठित कान्तर्गत आकाशमें ( स्थित ) हुआ-सा उपलब्ध होता है। इसके सिवा आकाशवंत् सर्वव्यापक ब्रह्मका जाना-आना अथवा स्थित होना और किसी

स ह्यात्मा तत्रस्थो मनोवृत्तिभिरेव विभाव्यत इति मनोमयो
मनउपाधित्वात्प्राणशरीरनेता
प्राणश्च शरीरं च प्राणशरीरं
तस्यायं नेता स्थूलाच्छर्राराच्छरीरान्तरं प्रति । प्रतिष्ठितोऽवस्थितोऽने भुज्यमानान्नविपरिणामे प्रतिदिनमुपचीयमानेऽपचीयमाने च पिण्डरूपाने हृद्यं वृद्धि
पुण्डरीकच्छिद्रे संनिधाय समवस्थाप्य।हृद्यावस्थानमेवह्यात्मनः
स्थितिन ह्यात्मनः स्थितिरन्ने ।

तदात्मतत्त्वं विज्ञानेन
विशिष्टेन शास्त्राचार्योपदेशजिनतेन ज्ञानेन शमदमध्यानसर्वत्यागवैराग्योद्भृतेन पृरिपश्यन्ति
सर्वतः पूर्णं पश्यन्त्युपलभन्ते
धीरा विवेकिनः आनन्दरूपं
सर्वानर्थदुःखायासप्रहीणभम्रतं
यद्विभाति विशेषेण स्वात्मन्येय
भाति सर्वदा॥ ७॥

वहाँ ( दृदयाकाशमें ) स्थित वही आत्मा मनोवृत्तिसे ही अनुभव किया जाता है; इसिटिये मनरूप उपाधिवाला होनेसे वह मनोमय है। तथा प्राणशरीरनेता—प्राण और शरीरका नाम प्राणशरीर है, उसे यह एक स्थल शरीरसे दूसरे शरीरमें ले जानेवाला है । यह हृदय अर्थात् बुद्धिको उसके पुण्डरीकाकाशमें आश्रित कर अन्न यानी खाये हुए अन्नके परिणामरूप और निरन्तर बढने-घटनेवाले पिण्डरूप ( अन्नमय देह ) में स्थित है, क्योंकि हृदयमें स्थित होना ही आत्माकी स्थिति है, अन्यथा अन्नमें आत्माकी स्थिति नहीं है।

धीर—विवेकी पुरुष शास्त्र और आचार्यके उपदेशसे प्राप्त तथा शाम, दम, ध्यान, सर्वत्याग एवं वैराग्यसे उत्पन्न हुए विशेष ज्ञानद्वारा उस आत्मतत्त्वको सर्वत्र परिपूर्ण देखते यानी अनुभव करते हैं, जो आनन्द खरूप—सम्पूर्ण अनर्थ, दुःख और आयाससे रहित, सुखस्वरूप एवं अमृतमय सर्वदा अपने अन्तः - करणमें ही विशेषरूपसे मास रहा है॥ ७॥

#### बह्मसाक्षात्कारका फल

इस पर्मात्मज्ञानका यह फल अस्य परमात्मज्ञानस्य फल-। बतलाया जाता है--मिदमभिधीयते-

हृद्यप्रन्थिरिछचन्ते सर्वसंशयाः। भिचते क्षीयन्ते चास्य कर्माणि तस्मिन्दृष्टे परावरे ॥ ८ ॥

उस परावर (कारणकार्यरूप) ब्रह्मका साक्षात्कार कर छेनेपर इस जीवकी हृदयप्रन्थि टूट जाती है, सारे संशय नष्ट हो जाते हैं और इसके कर्म क्षीण हो जाते हैं !! ८ ॥

भिद्यते हृदयग्रन्थिरविद्या-वासनाप्रचयो बुद्धचाश्रयः कामः ''कामा येऽस्य हृदि श्रिताः'' (क० उ० २ । ३ । १४, वृ० उ०४।४।७) इति श्रुत्यन्त-रात्। हृदयाश्रयोऽसौ नात्माश्रयः भिद्यते भेदं विनाशमायाति । छिद्यन्ते सर्वज्ञेयविषयाः संशया लोकिकानामामरणात्त गङ्गा-स्रोतोवत्प्रवृत्ता विच्छेदमायान्ति । अस्य विच्छिन्नसंशयस्य निवृत्ता-विद्यस्य यानि विज्ञानोत्पत्तेः

"इसके हृदयमें जो कामनाएँ आश्रित हैं" इत्यादि अन्य श्रतिके अनुसार 'हृदयप्रन्थि' बुद्धिमें स्थित अविद्यावासनामय कामको कहते हैं। यह हृदयके ही आश्रित रहनेवाली है आत्माके आश्रित नहीं । उस आत्मतत्त्वका साक्षात्कार होनेपर यह ] भेद अर्थात् नाशको प्राप्त हो जाती है। तथा छौकिक पुरुपोंके ज्ञेय पदार्थ-विषयक सम्पूर्ण सन्देह, जो उनके मरणपर्यन्त गङ्गाप्रवाहवत् प्रवृत्त होते रहते हैं, विच्छिन हो जाते हैं। जिसके संशय नष्ट हो गये हैं और जिसकी अविद्या निवृत्त हो चुकी है ऐसे इस पुरुषके जो विज्ञानोत्पत्तिसे पूर्व जन्मान्तर्में प्राक्तनानि जन्मान्तरे चाप्रवृत्त- किये हुए कर्म फलोन्मुख नहीं हुए फलानि ज्ञानोत्पत्तिसहभावीनि च श्रीयन्ते कर्माणि । न त्वेत-ज्ञन्मारम्भकाणि प्रवृत्तफलत्वात् । तस्मिन्सर्वज्ञेऽसंसारिणि परावरे परं च कारणात्मनावरं च कार्यात्मना तस्मिन्परावरे साक्षा-दहमसीति दृष्टे संसारकारणो-च्छेदानसुच्यत इत्यर्थः ॥ ८॥ हैं और जो ज्ञानोत्पत्तिके साथसाथ किये जाते हैं वे सभी नष्ट हो
जाते हैं; किन्तु इस (वर्तमान)
जन्मको आरम्भ करनेवाछे कर्म
श्वीण नहीं होते, क्योंकि उनका
फल देना आरम्भ हो जाता है।
तात्पर्य यह है कि उस सर्वज्ञ
असंसारी परावर—कारणरूपसे
पर और कार्यरूपसे अपर ऐसे उस
परावरके 'यह साक्षात् मैं ही हूँ' इस
प्रकार देख लिये जानेपर संसारके
कारणका उच्छेद हो जानेसे यह
पुरुष मुक्त हो जाता है॥ ८॥

#### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

उक्तस्यैवार्थस्य सङ्ग्रेपाभि- आगेके तीन मन्त्र भी पूर्वोक्त भायका उत्तरे मन्त्रास्त्रयोऽपि-- वाले हैं---

#### ज्योतिर्मय बहा

# हिरण्मये परे कोशे विरजं ब्रह्म निष्कलम् । यच्छुभ्रं ज्योतिषां ज्योतिस्तचदात्मविदो विदुः॥ ६॥

वह निर्मेल और कलाहीन ब्रह्म हिरण्मय (ज्योतिर्मय) परम कोशमें विद्यमान है। वह शुद्ध और सम्पूर्ण ज्योतिर्मय पदार्थोंकी ज्योति है और वह है जिसे कि आत्मज्ञानी पुरुष जानते हैं॥ ९॥ हिरण्मये ज्योतिर्मये बुद्धि-विज्ञानप्रकाशे परे कोशे कोश इत्रासेः, आत्मस्ररूपोपलिब्ध-स्थानत्वातः, परं तत्सर्वाभ्यन्तर-त्वात् तस्मिन् विरजमविद्याद्यशेप-दोप रजोमलवर्जितं त्रह्म सर्व-महत्त्वात् सर्वात्मत्वाच्च । निष्कलं निर्मताः कला यसात्तनिष्कलं निर्वयवम् इत्यर्थः ।

यसाद्विरजं निष्कलं चातस्तच्छुभ्रं शुद्धं ज्योतिषां सर्वप्रकाशात्मनामग्न्यादीनामपि तज्ज्योतिरवभासकम् । अग्न्यादीनाम्
अपि ज्योतिष्ट्रमन्तर्गतब्रह्मात्मचैतन्यज्योतिर्निमित्तमित्यर्थः ।
तद्धिपरंज्योतिर्यदन्यानवभाष्यम्
आत्मज्योतिस्तद्यदात्मविद्
आत्मानं स्वं शब्दादिविषयद्यद्धिप्रत्ययसाक्षिणं ये विवेकिनो
विदुर्विजानन्ति त आत्मविद-

हिरण्मय—ज्योतिर्मय अर्थात् बुद्धिवृत्तिके प्रकाशरूप परमकोशमें, जो आत्मस्वरूपकी उपलिश्वका स्थान होनेके कारण तल्वारके कोश (म्यान) के समान है और सबसे भीतरी होनेके कारण श्रेष्ठ है, उसमें विरज—अविद्यादि सम्पूर्ण दोषरूप मलसे रहित ब्रह्म विराजमान है, जो सबसे बड़ा तथा सर्वरूप होनेके कारण ब्रह्म है। वह निष्कल है; जिससे सब कलाएँ निकल गयी हों उसे निष्कल कहते हैं अर्थात् वह निरवयव है।

क्योंकि ब्रह्म विर्ज और निष्कल है इसिलिये वह शुभ्र यानी शुद्ध और ज्योतियों—अग्नि आदि सम्पूर्ण प्रकाशमय पदार्थोंका भी ज्योतिः—प्रकाशक है । तात्पर्य यह है कि अग्नि आदिका ज्योति-र्मयत्व भी अपने अन्तर्वर्ती ब्रह्मात्म-चैतन्यरूप ज्योतिके ही कारण है। जो किसी अन्यसे प्रकाशित न होनेवाला आत्मज्योति है वही परम ज्योति है, जिसे कि आत्मवेत्ता— जो विवेकी पुरुष आत्मा अर्थात् अपनेको शब्दादि विषय और बुद्धिप्रत्ययोंका साक्षी जानते हैं

स्तद्विदुरात्मप्रत्ययानुसारिणः । तद्विदुर्नेतरे बाह्यार्थप्रत्ययानु-सारिणः ॥ ९॥

वे आत्मानुभवका अनुसरण करने-वाले आत्मज्ञानी पुरुप जानते हैं। यस्मात्परं ज्योतिस्तसात्त एव क्योंिक वह परम ज्योति है इसिटिये तसे वे ही जानते हैं; दूसरे बाह्य प्रतीतियोंका अनुसरण करनेवाले पुरुप नहीं जानते ॥ ९॥

---

कथं तज्ज्योतियां ज्योति- | वह ज्योतियोंका ज्योति किस रित्युच्यते-

प्रकार है ? सो बतलाया जाता है-

ब्रह्मका सर्वप्रकाशकत्व

न तत्र सूर्यो भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमग्निः। तमेव भान्तमनुभाति सर्वं तस्य भासा सर्वमिदं विभाति ॥१०॥

वहाँ ( उस आत्मखरूप ब्रह्ममें ) न सूर्य प्रकाशित होता है और न चन्द्रमा या तारे । वहाँ यह त्रिजली भी नहीं चमकती फिर यह अग्नि किस गिनतीमें है ? उसके प्रकाशित होनेसे ही सब प्रकाशित होता है और यह सब कुछ उसीके प्रकाशसे प्रकाशमान है ॥ १०॥

न तत्र तस्मिन्खात्मभूते त्रक्षणि सर्वावभासकोऽपि सूर्यो इत्यर्थः । स हि तस्यैव भासा सर्वमन्यदनात्मजातं प्रकाशयति

वहाँ--अपने आत्मखरूप ब्रह्ममें सबको प्रकाशित करनेवाला सूर्य भी प्रकाशित नहीं होता भाति । तद्वस न प्रकाशयति अर्थात् वह भी उस ब्रह्मको प्रकाशित नहीं करता। वह (सूर्य) तो उस (ब्रह्म) के प्रकाशसे ही अन्य सत्र अनात्मपदार्थों को इत्यर्थः । न तु तस्य स्वतः प्रकाशनसामर्थ्यम् । तथा न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतोऽयमग्रिरस्मद्गोचरः ।

कि बहुनाः यदिदं जगद्भाति
तत्तमेव परमेश्वरं स्वतो भारूपत्वाद्भान्तं दीप्यमानमनुभात्यनुदीप्यते । यथा जलोल्मुकायग्रिसंयोगादित्रं दहन्तमनुदहित
न स्वतस्तद्धत्तस्यैव भासा दीप्त्या
सर्वमिदं सर्यादि जगद्विभाति ।

यत एवं तदेव ब्रह्म भाति च विभाति च कार्यगतेन विविधेन भासातस्तस्य ब्रह्मणो भारूपत्वं स्वतोऽवगम्यते । न हि स्वतो-ऽविद्यमानं भासनमन्यस्य कर्तुं

प्रकाशित करता है, उसमें खतः प्रकाश करनेका सामर्थ्य है ही नहीं। इसी प्रकार वहाँ न तो चन्द्रमा या तारे ही प्रकाशित होते हैं और न यह त्रिजली ही; फिर हमें साक्षात् दिखलायी देनेवाला यह अग्नि तो हो ही कैसे सकता है?

अधिक क्या ? यह जो जगत् भासता है वह स्वयं प्रकाशरूप होनेके कारण उस परमेश्वरके प्रकाशित होनेपर उसीके पीछे प्रकाशित—देदीप्यमान हो रहा है। जिस प्रकार अग्निके संयोगसे जल और उल्मुक (अंगरा) आदि अग्निके प्रज्वलित होनेपर उसके कारण जलाने लगते हैं—स्वतः नहीं जलाते उसी प्रकार यह सूर्य आदि सम्पूर्ण जगत् उस (परब्रह्म) के प्रकाश—तेजसे ही प्रकाशित होता है।

क्योंकि ऐसी वात है, इसिल्ये वह ब्रह्म ही कार्यगत विविध प्रकाशसे विशेषरूपसे प्रकाशित हो रहा है । इससे उस ब्रह्मकी प्रकाशरूपता खतः ज्ञात हो जाती है। जिसमें खयं प्रकाश नहीं है वह दूसरेको भी प्रकाशित नहीं शक्रोति । घटादीनामन्यावभास-कत्वादर्शनाद्भारूपाणां चादि-त्यादीनां तद्दर्शनात् ॥ १०॥ कर सकता, क्योंकि घटादि पदार्थोंमें दूसरोंको प्रकाशित करना नहीं देखा जाता तथा प्रकाशस्वरूप सूर्य आदिमें वह देखा जाता है ॥ १०॥

--

यत्तज्ज्योतिषां ज्योतिर्मक्ष तदेव सत्यं सर्वं तद्विकारं वाचारम्भणं विकारो नामधेय-मात्रमनृतमितरिदत्येतमर्थं विस्त-रेण हेतुतः प्रतिपादितं निगमन-स्थानीयेन मन्त्रेण पुनरुपसंहरति। जो ब्रह्म ज्योतियोंका ज्योति है, वहीं सत्य है तथा सब कुछ उसीका विकार है जो विकार केवल वाणीका आरम्भ और नाममात्र है अतः अन्य सभी मिध्या है—ऊपर विस्तार और हेतुपूर्वक कहे हुए इस अर्थका इस निगमनस्थानीय मन्त्रसे पुनः उपसंहार करते हैं—

वहाका सर्वव्यापकत्व

ब्रह्मैवेद्ममृतं पुरस्ताइह्म पश्चाइह्म दक्षिणतश्चोत्तरेण। अधश्चोर्ध्वं च प्रसृतं ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठम् ॥११॥

यह अमृत ब्रह्म ही आगे है, ब्रह्म ही पीछे है, ब्रह्म ही दायीं-बायीं ओर है तथा ब्रह्म ही नीचे-ऊपर फैला हुआ है। यह सारा जगत् सर्वश्रेष्ठ ब्रह्म ही है॥ ११॥

ब्रह्मैयोक्तलक्षणिमदं यत्पुर-स्तादग्रे ब्रह्मैयाविद्यादृष्टीनां प्रत्यव-भासमानं तथा पश्चाद्वह्म तथा दक्षिणतश्च तथोत्तरेण तथैवाध-

यह जो अविद्यामयी दृष्टिवालों-को सामने दिखायी दे रहा है वह उपर्युक्त लक्षणोंवाला ब्रह्म ही है। इसी प्रकार पीले भी ब्रह्म है, दायीं और बायीं ओर भी ब्रह्म है तथा स्ताद्ध्वंच सर्वतोऽन्यदिव कार्याः कारेण प्रसृतं प्रगतं नामरूपवद् अवभासमानम्। किं वहुना ब्रह्मेव इदं विश्वं समस्तिमदं जगद्वरिष्ठं वरतमम्। अब्रह्मप्रत्ययः सर्वो-ऽविद्यामात्रो रज्ज्वामिव सर्प-प्रत्ययः। ब्रह्मेवेकं परमार्थसत्यम् इति वेदानुशासनम्। ११॥

नीचे-उपर सभी ओर कार्यरूपसे नामरूपविशिष्ट होकर फेटा हुआ वह ब्रह्म ही अन्य पदार्थोंके समान भास रहा है। अधिक क्या ? यह विश्व अर्थात् सारा जगत् श्रेष्टतम ब्रह्म ही है। यह सम्पूर्ण अब्रह्मरूप प्रतीति रज्जुमें सर्पप्रतीतिके समान अविद्यामात्र ही है। एकमात्र ब्रह्म ही परमार्थ सत्य है—यह वेदका उपदेश है॥ ११॥

\*\*\*

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिपद्भाष्ये द्वितीयमुण्डके

द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥



समाप्तमिदं द्वितीयं मुण्डकम्।



# THE WIFE

## प्रथम खण्ड

0:0:0:00

### प्रकारान्तरसे बह्मनिरूपण

परा विद्योक्ता यया तदक्षरं पुरुपाख्यं सत्यमधिगम्यते यद्धिगमे हृद्यग्रन्थ्यादिसंसार-कारणस्यात्यन्तिकविनाद्यः स्यात् । तद्दर्भनोपायश्र योगो धनुराद्य-पादानकल्पनयोक्तः । अधेदानीं तत्सहकारीणि सत्यादिसाधनानि वक्तव्यानीति तद्र्थमुत्तरारम्भः। प्राधान्येन तत्त्वनिर्धारणं च प्रकारान्तरेण क्रियते अत्यन्त-दुरवगाह्यत्वात्कृतमपि । तत्र स्रत्रभूतो मन्त्रः परमार्थवस्त्वव-धारणार्थम्रपन्यस्वते--

जिससे उस अक्षर पुरुषसंज्ञक सत्यका ज्ञान होता है उस परा विद्याका वर्णन किया गया, जिसका ज्ञान होनेपर हृदयप्रन्थि आदि संसारके कारणका आत्यन्तिक नाश हो जाता है। तथा धनुर्प्रहण आदिकी कल्पनासे उसके साक्षात्कारके उपाय योगका भी उल्लेख किया गया। अव उसके सहकारी सत्यादि साधनोंका वर्णन करना है; इसी-के लिये आगेका प्रन्थ आरम्भ किया जाता है। यद्यपि ऊपर तत्त्वका निश्चय किया जा चुका है तो भी अत्यन्त दुर्बोध होनेके कारण उसका प्रधानतासे दूसरी तरह फिर निश्चय किया जाता है। परमार्थवस्तुको समझनेके छिये पहले इस सूत्रभूत मन्त्रका उपन्यास (उञ्जेख) करते हैं---

समान वृक्षपर रहनेवाले दो पक्षी

द्वा 'सुपर्णा सयुजा सखाया समानं वृक्षं परिषस्वजाते । तयोरन्यः पिप्पलं स्वाद्वत्त्य-

नरनन्नन्यो अभिचाकशीति ॥१॥

साथ-साथ रहनेवाले तथा समान आख्यानवाले दो पक्षी एक ही वृक्षका आश्रय करके रहते हैं। उनमें एक तो खादिष्ट (मधुर) पिप्पल (कर्मफल) का भोग करता है और दूसरा भोग न करके केवल देखता रहता है॥ १॥

द्वा द्वौ सुपर्णा सुपर्णो शोभनपतनौ सुपर्णो पिश्वसामान्याद्वा
सुपर्णो सयुजा सयुजौ सहैव
सर्वदा युक्तौ सखाया सखायौ
समानाष्यानौ समानाभिन्यिकिकारणावेवंभूतौ सन्तौ समानम्
अविशेपसुपलञ्च्यिष्ठानतयैकं दृक्षं
वृक्षमिवोच्छेदनसामान्याच्छरीरं

[जीव और ईश्वररूप] दो सुपर्ण—सुन्दर पर्णवाले अर्थात् [नियम्य-नियामकभावकी प्राप्तिरूप] शोभन पतनवाले अथवा पिक्षयोंके समान [बृक्षपर निवास तथा फलभोग करनेवाले] होनेसे सुपर्ण—पक्षी तथा सयुज—सर्वदा साथ-साथ ही रहनेवाले और सखा यानी समान आख्यानवाले अर्थात् जिनकी अभिव्यक्तिका कारण समान है ऐसे दो सुपर्ण समान—सामान्यरूपसे [दोनोंकी] उपल्ब्धिका कारण होनेसे एक ही बृक्ष— बृक्षके समान उच्छेदमें समानता होनेके कारण शरीररूप

<sup>\*</sup> ईश्वर सर्वज्ञ होनेके कारण नियामक है तथा जीव अल्पज्ञ होनेसे नियम्य है। इसिलिये उनमें नियम्य-नियामकभावकी प्राप्ति उचित ही है।

वृक्षं परिपस्यजाते परिष्यक्त-वन्तौ सुपर्णाविवैकं वृक्षं फलोप-भोगार्थम् ।

अयं हि वृक्ष ऊर्ध्वमूलोऽवा-क्शाखोऽधत्थोऽच्यक्तम्लप्रभवः क्षेत्रसंज्ञकः सर्वप्राणिकर्मफला-श्रयस्तं परिष्यक्तौ सुपर्णाविया-विद्याकामकर्मवासनाश्रयलिङ्गो-पाध्यात्मेश्वरौ । तयोः परिष्वक्त-एकः क्षेत्रज्ञो लिङ्गो-पाधिवक्षमाश्रितः पिष्पलं कर्म-निष्पन्नं सुखदुःखलक्षणं <sup>'</sup> स्याद्वनेकविचित्रवेदनास्वादरूपं स्वाद्वत्ति भक्षयत्युपग्रुङ्क्तेऽविवे-कतः। अनश्रनन्य इतर ईश्वरो नित्यशुद्धबुद्धमुक्तस्वभावः सर्वज्ञः सर्वसत्त्रोपाधिरीश्वरो नाश्नाति । प्रेरयिता ह्यसावभयोभींज्य-

वृक्षपर आलिङ्गन किये हुए हैं, अर्थात् फलोपभोगके लिये पक्षियोंके समान एक ही वृक्षपर निवास करते हैं।

अन्यक्तरूप मृतसे उत्पन्न हुआ सम्पर्ण प्राणियोंके कर्मफलका आश्रय-भूत यह क्षेत्रसंज्ञक अश्वत्थवक्ष जपरको मूळ और नीचेकी और जाखाओंबाढा है । उस ब्रक्षपर अविद्या, काम, कर्म और वासनाके आश्रयभूत छिङ्गदेहरूप उपाधिवाले जीव और ईश्वर दो पश्चियोंके समान आहिङ्गन किये निवास करते हैं। इस प्रकार आलिङ्गन करके रहने-दोनोंमेंसे उन एक---लिङ्गोपाधिरूप वृक्षको आश्रित करनेवाला क्षेत्रज्ञ विष्पल यानी अपने कर्मसे प्राप्त होनेवाला सुख-दु:खरूप फल, जो अनेक प्रकारसे विचित्र अनुभवरूप खादके कारण खाद है, खाता-भक्षण करता यानी अविवेक्तवश भोगता है। किन्तु अन्य—दसरा, जो नित्य शुद्ध-वुद्ध-मुक्तखरूप सर्वज्ञ मायोपाधिक ईश्वर है, उसे भ्रहण न करता नहीं भोगता । हुआ साक्षित्वरूप सत्तामात्रसे भोक्ता और

त्वनश्रन्नन्योऽभिचाकशीति पश्यत्येव केवलम् । दर्शनमात्रं हि तस्य प्रेरियतृत्वं राजवत् ॥१॥ | दर्शनमात्र ही है ॥ १॥

भोक्त्रोनिंत्यसाक्षित्वसत्तामात्रेण । भोग्य दोनोंका प्रेरक ही है । अतः वह दृसरा तो फल-भोग न करके केवल देखता ही है—उसका प्रेरकत्व तो राजाके समान केवल

ईश्वरदर्शनसे जीवकी शोकानिवृत्ति अतः ऐसा होनेसे-तत्रैवं सति-समाने वृक्षे पुरुषो निमग्नो-प्तीशया शोचति मृह्यमानः l जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमस्य

> वीतशोकः ॥ २ ॥ महिमानमिति

[ ई्यरके साथ ] एक ही वृक्षपर रहनेवाला जीव अपने दीन-स्रभावके कारण मोहित होकर शोक करता है। वह जिस समय [ध्यानद्वारा] अपनेसे विलक्षण योगिसेवित ईश्वर और उसकी महिमा [ संसार ] को देखता है उस समय शोकरहित हो जाता है ॥ २ ॥

समाने वृक्षे यथोक्ते शरीरे पुरुषो भोक्ता जीवोऽविद्याकाम-कर्मफलरागादिगुरुभाराक्रान्तो-ऽलाबुरिव सामुद्रे जले निमयो निश्चयेन देहात्मभावमापन्नोऽयम् एवाहममुष्य पुत्रोऽस्य नप्ता कुशः

समान वृक्षपर यानी पूर्वोक्त शरीरमें अविद्या, कामना, कर्मफल और रागादिके भारी भारसे आक्रान्त होकर समुद्रके जलमें डूबे हुए त्वेके समान निमग्र-निश्चयपूर्वक देहात्मभावको प्राप्त हुआ यह भोक्ता जीव 'मैं यही हूँ', 'मैं अमुकका पुत्र हूँ', 'इसका नाती हूँ', 'कृश हूँ',

स्थूलो गुणवान्तिर्गुणः सुखी दुःखीत्येवंप्रत्ययो नास्त्यन्यो-ऽसादिति जायते म्रियते संयुज्यते वियुज्यते च सम्बन्धिवान्धवैः।

अतोऽनीशया न कस्यचित् समर्थोऽहं पुत्रो मम विनष्टो मृता मे भार्या कि मे जीवितेनेत्येवं दीनभावोऽनीशा तया शोचित सन्तप्यते मुद्धमानोऽनेकैरनर्थ-प्रकारैरविवेकतया चिन्तामापद्य-मानः।

स एवं प्रेतितर्यङ्मनुष्यादि-योनिष्वाजवं जवीभावमापन्नः कदाचिदनेकजन्मसु शुद्धधर्म-सश्चितनिमित्ततः केनचित्परस-कारुणिकेन दिश्तियोगमार्गो-ऽहिंसासत्यब्रह्मचर्यसर्वत्यागशम-दमादिसम्पन्नः समाहितात्मा सन् जुष्टं सेवितमनेकैयोंगमार्गैः 'स्थूल हूँ', 'गुणवान हूँ', 'गुणहीन हूँ', 'सुखी हूँ', 'दुःखी हूँ' इत्यादि प्रकारके प्रत्ययोंवाला होनेसे तथा 'इस देहसे भिन्न और कुछ नहीं है' ऐसा समझनेके कारण उत्पन्न होता, मरता एवं अपने सम्बन्धियोंसे मिलता और विछुड़ता रहता है।

अतः अनीशावश—'मैं किसी कार्यके लिये समर्थ नहीं हूँ, मेरा पुत्र नष्ट हो गया और स्त्री भी मर गयी, अब मेरे जीवनसे क्या लाम है ?'—इस प्रकारके दीनमावको अनीशा कहते हैं, उससे युक्त होकर अविवेकवश अनेकों अनर्थमय प्रकारोंसे मोहित अर्थात् आन्तरिक चिन्ताको प्राप्त हुआ वह शोक यानी सन्ताप करता रहता है।

इस प्रकार प्रेत, तिर्यक् और मनुष्यादि योनियोंमें निरन्तर लघुताको प्राप्त हुआ वह जिस समय अनेकों जन्मोंमें कभी अपने शुद्ध धर्मके सञ्चयके कारण किसी परम कारुणिक गुरुके द्वारा योगमार्ग दिखलाये जानेपर अहिंसा, सत्य, ब्रह्मचर्य, सर्वत्याग और शम-दमादि-से सम्पन्न तथा समाहितचित्त होकर ध्यान करनेपर अनेकों योगमार्गों और कर्मभिश्र यदा यसिन्काले पश्य-ति ध्यायमानोऽन्यं वृक्षोपाधि-लक्षणाद्विलक्षणमीशमसंसारिणम् अश्वनायापिपासाशोकमोहजरा-मृत्य्वतीतमीशं सर्वस्य जगतो-ऽयमहमस्म्यात्मा सर्वस्य समः सर्वभृतस्थो नेतरोऽविद्याजनितो-पाधिपरिच्छिन्नो मायात्मेति विभूतिं महिमानं च जगद्रपम् अस्यैव मम परमेश्वरस्थेति यदैवं द्रष्टा तदा वीतशोको भवति सर्वसाच्छोकसागराद्विप्रमुच्यते कृतकृत्यो भवतीत्यर्थः ॥ २ ॥

कर्मोद्वारा सेवित अन्य- वृक्षरूप उपाधिसे विलक्षण ईश्वर यानी भूख, प्यास, शोक, मोह और जरा-मृत्यु संसारधर्मशृन्य अतीत आदिसे सम्पूर्ण जगत्के खामीको भैं यह सम्पूर्ण भूतोंमें स्थित और सबके लिये समान आत्मा ही हूँ, अविद्या-जनित उपाधिसे परिच्छिन दूसरा मायात्मा नहीं हूँ' इस प्रकार देखता है तथा उसकी महिमा यानी जगत्रूप विभूतिको 'यह इस परमेश्वरखरूप मेरी ही है' इस प्रकार जानता है। उस समय वह शोकरहित हो जाता है-सम्पूर्ण शोकसागरसे मुक्त हो जाता है अर्थात् कृतकृत्य हो जाता है ॥२॥

अन्योऽपि मन्त्र इममेवार्थमाह दूसरा मन्त्र भी इसी वातको सविस्तरम्— विस्तारपूर्वक वतलाता है—

यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णं कर्तारमीशं पुरुषं व्रह्मयोनिम् ।

तदा विद्वान्पुण्यपापे विधूय

निरञ्जनः परमं साम्यमुपैति ॥ ३ ॥

जिस समय द्रष्टा सुवर्णवर्ण और ब्रह्माके भी उत्पत्तिस्थान उस जगत्कर्ता ईश्वर पुरुषको देखता है उस समय वह विद्वान् पाप-पुण्य दोनोंको त्यागकर निर्मेळ हो अत्यन्त समताको प्राप्त हो जाता है ॥ ३॥

यदा यसिन्काले पश्यः पश्यतीति विद्वान्साधक इत्यर्थः। पश्यते पश्यति पूर्वबद्धसमवर्ण ख्यंज्योतिःखभावं रुत्तमस्येव वा ज्योतिरस्याविनाशि कर्तारं सर्वस्य जगत ईशं पुरुषं त्रक्षयोनि ब्रह्म च तद्योनिश्वासौ ब्रह्म-योनिस्तं ब्रह्मयोनि ब्रह्मणो वापरस्य योनि स यदा चैवं पश्यति तदा स विद्वान्पश्यः पुण्यपापे वन्धनभूते कर्मणी समुले विधूय निरस्य दग्ध्वा निरञ्जनो निर्लेपो विगतक्केशः परमं प्रकृष्टं निरतिशयं साम्यं समतामद्वयलक्षणं द्वैतिविषयाणि साम्यान्यतोऽर्वाञ्च्येवातोऽद्वय-लक्षणमेतत्परमं साम्यम्रवैति प्रतिपद्यते ॥ ३ ॥

जिस समय देखनेवाला होनेके कारण पश्य-इष्टा विद्वान् अर्थात साधक रुक्मवर्ण-स्वयंप्रकाश-खरूप अथवा सुवर्णके समान जिसका प्रकाश अविनाशी है उस सकल जगत्कर्ता ईश्वर पुरुष ब्रह्मयोनि-को-जो ब्रह्म है और योनि भी है अथवा जो अपर ब्रह्म (ब्रह्मा) की योनि है उस ब्रह्मयोनिको इस प्रकार पूर्वेवत् देखता है उस समय वह विद्वान् द्रष्टा पुण्य-पाप यानी अपने बन्धनभूत कर्मीको समूल त्यागकर-भस्मं करके निरञ्जन-निर्छेप अर्थात् क्षेशरहित होकर अद्वयरूप प्रम—उत्कृष्ट यानी निरतिशय समताको प्राप्त हो जाता है । द्वैतविषयक समता इस अद्वैतरूप साम्यसे निकृष्ट ही है; अतः वह अद्वैतरूप परम साम्यको प्राप्त हो जाता है ॥ ३ ॥

•्राञ्चिक श्रेष्ठतम बहाज

किं च-

तथा---

प्राणो ह्येष यः सर्वभूतैर्विभाति विजानन्विद्वान्भवते नातिवादी। आत्मकीड आत्मरतिः क्रियावा-

नेष ब्रह्मविदां वरिष्ठः ॥ ४ ॥

यह, जो सम्पूर्ण भूतोंके रूपमें भासमान हो रहा है प्राण है। इसे जानकर विद्वान् अतिवादी नहीं होता। यह आत्मामें क्रीडा करने-वाला और आत्मामें ही रमण करनेवाला क्रियावान् पुरुष ब्रह्मवेत्ताओंमें श्रेष्ठतम है॥ ४॥

योऽयं प्राणस्य प्राणः पर ईश्वरो होप प्रकृतः सर्वेर्भृतेर्वज्ञा-दिस्तम्बपर्यन्तैः, इत्थंभूतलक्ष्णे वृतीया, सर्वभूतंस्यः सर्वात्मा सन्नित्वर्थः विभाति विविधं दीप्यते । एवं सर्वभूतस्थं यः साक्षादात्मभावेनायमहमसोति विजानन्विद्वान्वाक्यार्थज्ञानमात्रेण स भवते भवति न भवतीत्येतत् किमतिवाद्यतीत्य सर्वानन्यान वदितुं शीलमस्येत्यतिवादी ।

यह जो प्राणका प्राण परमेश्वर [परमात्मा] वह प्रकृत सम्पूर्ण भूतों—त्रहासे स्थावरपर्यन्त समस्त प्राणियोंके द्वारा अर्थात सर्वभूतस्य सर्वातमा होकर विभासित यानी विविध प्रकारसे देदीप्यमान हो रहा है। 'सर्वभृतैः' इस पदमें इत्यंभृतलक्षणा तृतीया \* है । इस प्रकार जो विद्वान् उस सर्वभूतस्य प्राणको 'मैं यही हूँ' ऐसा साक्षात् आत्म-खरूपसे जाननेवाला है वह उस वाक्यके अर्थज्ञानमात्रसे भी नहीं होता । क्या नहीं होता ? इसपर कहते हैं--] अतिवादी नहीं होता । जिसका खभाव और सबको अतिक्रमण करके बोछनेका होता है उसे अतिवादी कहते हैं।

इत्यंभृतलक्षणे (२ | ३ | २१ ) इस पाणिनिस्त्रसे यहाँ तृतीया
 विभक्ति हुई है | किसी प्रकारकी विशेषताको प्राप्त हुई वस्तुको जो लक्षित कराता है
 मुण्ड॰ ४—

यस्त्वेवं साक्षादात्मानं प्राणस्य प्राणं विद्वानितवादी सं न भवतीत्यर्थः । सर्वे यदात्मैय नान्यदस्तीति दृष्टं तदा किं ह्यसावतीत्य वदेत्। यस्य त्वपरम् अन्यद्दृष्टमस्ति स तदतीत्य वदित । अयं तु विद्वानात्मनो-ऽन्यन्न पश्यति नान्यच्छृणोति नान्यद्विजानाति । अतो नाति-वदित ।

किं चात्मकीड आत्मन्येव च क्रीडा क्रीडनं यस नान्यत्र पुत्र-दारादिषु स आत्मक्रीडः। तथात्मरतिरात्मन्येव च रती रमणं प्रीतिर्यस्य स आत्मरतिः। क्रीडा वाद्यसाधनसापेक्षा, रतिस्तु

तात्पर्य यह कि जो इस प्रकार प्राणके प्राण साक्षात् आत्माको जाननेवाला है वह अतिवादी नहीं होता। जब कि उसने यह देखा है कि सब आत्मा ही है, उससे मिन्न कुछ भी नहीं है तब वह किसका अतिक्रमण करके बोलेगा? जिसकी दृष्टिमें कुछ और दीखनेवाला पदार्थ है वही उसका अतिक्रमण करके बोलता है। किन्तु यह विद्वान् तो आत्मासे मिन्न न कुछ देखता है, न सुनता है और न कुछ जानता ही है। इसलिये यह अतिवादन भी नहीं करता।

यही नहीं, वह [आत्मक्रीड, आत्मरित और क्रियावान् हो जाता है।] आत्मक्रीड—जिसकी आत्मामें ही क्रीडा हो, अन्य स्त्री-पुत्रादिमें न हो उसे आत्मक्रीड कहते हैं; तथा जिसकी आत्मामें ही रित—रमण यानी प्रीति हो वह आत्मरित कहलाता है। क्रीडा बाह्य साधनक्री अपेक्षा रखनेवाली होती है और

यह 'इत्यंभूतलक्षण' कहलाता है; उसमें तृतीया विभक्ति होती है। जैसे 'जटाभिस्तापसः' (जटाओंसे तपस्वी है) इस या अयमें जटाओंके द्वारा तपस्वी होना लक्षित होता है; अतः 'जटा' में तृतीया विभक्ति है। इसी प्रकार 'सर्वभूत' शब्दसे ईश्वरका सब भूतोंमें स्थित होना लक्षित होता है।

साधनिनरपेक्षा वाद्यविषयप्रीति-मात्रमिति विशेषः । तथा क्रिया-वाञ्ज्ञानध्यानवैराग्यादिक्रिया यस सोऽयं क्रियावान् । समास-पाठ आत्मरतिरेव क्रियास्य विद्यत इति बहुत्रीहिमतुवर्थयोरन्यतरो-ऽतिरिच्यते ।

केचित्त्वगिहोत्रादिकर्मव्रक्षसमुच्चवादिमतवण्डनम् मिच्छन्ति । तच्चैप
व्रक्षविदां वरिष्ठ
इत्यनेन ग्रुख्यार्थवचनेन विरुध्यते । न हि वाह्यक्रियावानात्मक्रीड आत्मरतिश्र भवितुं शक्तः,
कश्चिद्राह्यक्रियाविनवृत्तो ह्यात्मक्रीडो भवति वाह्यक्रियात्मक्रीडयोविरोधात् । न हि तमःप्रकाशयोर्युगपदेकत्र स्थितिः संभवति।

रित साधनकी अपेक्षा न करके वाग्र विषयकी प्रीतिमात्रको कहते हैं—यही इन दोनोंमें विशेषता (अन्तर) है । तथा कियावान् अर्थात् जिसकी ज्ञान, ध्यान एवं वेराग्यादि कियाएँ हों उसे कियावान् कहते हैं । किन्तु ['आत्मरित-कियावान्' ऐसा] समासयुक्त पाठ होनेपर 'आत्मरित ही जिसकी किया है' [ऐसा अर्थ होनेसे] वहुत्रीहि समास और 'मतुप्' प्रत्ययका अर्थ—इन दोमेंसे एक (मतुप् प्रत्ययका अर्थ अधिक हो जाता है ।

कोई-कोई (समुचयवादी) तो आत्मरति और कियावान इन दोनों विशेषणोंको । अग्निहोत्रादि कर्म और ब्रह्मविद्याके समुचयके लिये समझते हैं । किन्तु उनका यह अभिप्राय 'ब्रह्मविदां वरिष्टः' इस मुख्यार्थवाची कथनसे विरुद्ध है। बाग्रिक्रयावान् पुरुष आत्मकीड और आत्मरति हो ही नहीं सकता। कोई भी पुरुष कभी-न-कभी बाह्य क्रियासे निवृत्त होकर ही आत्म-क्रीड हो सकता है, क्योंकि बाग्र क्रिया और आत्मक्रीडाका परस्पर विरोध है। अन्धकार और प्रकाश-की एक स्थानपर एक ही समय स्थिति हो ही नहीं सकती।

तसादसत्प्रलिपतमेवैतदनेन ज्ञानकर्मसमुचयप्रतिपादनम् । ''अन्या वाचो विमुश्रथ" (मु० उ० २। २।५) "संन्यास-योगात्" ( मु॰ उ॰ ३।२।६) इत्यादिश्रुतिभ्यश्च । तसादयम एवेह क्रियावान्यो ज्ञानध्यानादि-क्रियावानसंभिन्नार्यमर्यादः संन्यासी । य एवंलक्षणो नाति-वाद्यात्मकीड आत्मरतिः क्रिया-वान्त्रक्षिनिष्ठः स त्रक्षविदां सर्वेपां वरिष्टः प्रधानः ॥ ४ ॥

अतः इस वचनके द्वारा यह और कर्मके समुचयका प्रतिपादन मिथ्या प्रलाप ही है। यही वात "अन्या वाचो विमुञ्जथ" ''संन्यासयोगात्" इत्यादि श्रतियोंसे भी सिद्ध होती है। अतएव इस जगह उसीको 'क्रियावान्' कहा है ज्ञान-ध्यानादि कियाओंवाला और आर्यमर्यादाका मंग न करने-वाला संन्यासी है। जो ऐसे लक्षणोंवाला अनतिवादी, आत्म-क्रीड, आत्मरति और क्रियावान ब्रह्मनिष्ठ है वहीं समस्त ब्रह्मवेत्ताओं-में वरिष्ठ यानी प्रधान है ॥ ४ ॥

### आत्मदर्शनके साधन

अधुना सत्यादीनि भिक्षोः

अत्र भिक्षुके लिये सम्यग्ज्ञानके सम्यग्ज्ञानसहकारीणि साधनानि सहकारी सत्य आदि निवृत्तिप्रधान विधीयन्ते निवृत्तिप्रधानानि साधनोंका विधान किया जाता है

सत्येन लभ्यस्तपसा ह्येष आत्मा

सम्यग्ज्ञानेन ब्रह्मचर्येण नित्यम् । अन्तःशरीरे ज्योतिर्मयो हि शुभ्रो

यं पश्यन्ति यतयः क्षीणदोषाः ॥ ५ ॥

यह आत्मा सर्वदा सत्य, तप, सम्यग्ज्ञान और ब्रह्मचर्यके द्वारा प्राप्त किया जा सकता है। जिसे दोषहीन योगिजन देखते हैं वह ज्योतिर्मय श्रुम्न आत्मा शरीरके भीतर रहता है॥ ५॥

सत्येनानृतत्यागेन मृपा- ! वदनत्यागेन लभ्यः प्राप्तव्यः। तपसा हीन्द्रियमन-एकाग्रतया ''मनसश्चेन्द्रियाणां ह्यैकाग्च्यं परमं तपः" ( महा० शा० २५०। ४ ) इति सरणात् । तद्भ चनुकूलमात्मदर्श-नाभिमुखीभावात्परमं साधनं तपो नेतरचान्द्रायणादि । एप आत्मा इत्यनुषङ्गः सर्वत्रं । सम्यग्ज्ञानेन यथाभूतात्म-दर्शनेन ब्रह्मचर्येण मैथुनासमा-चारेण। नित्यं सत्येन नित्यं तपसा नित्यं सम्यग्ज्ञानेनेति सर्वत्र नित्यशब्दोऽन्तर्दीपिका-न्यायेन अनुपक्तव्यः

[ यह आत्मा ] सत्यसे अर्थात् अनृत यानी मिध्या-भाषणके त्यागद्वारा प्राप्त किया जा सकता है। तथा "मन और इन्द्रियोंकी एकाग्रता ही पर्म तप है" इस स्मृतिके अनुसार तप यानी इन्द्रिय और मनकी एकाप्रतासे भी [इस आत्माकी उपरुच्धि हो सकती है।, क्योंकि आत्मदर्शनके अभिमुख रहनेके कारण यही तप उसका अनुकूल परम साधन है-दूसरा, चान्द्रायणादि तप उसका साधन नहीं है [इसके सिवा] सम्यग्ज्ञान-यथार्थ आत्मदर्शन और ब्रह्मचर्य-मैथुनके त्यागसे भी नित्य अर्थात् सर्वदा इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती है ]; यहाँ 'एव आत्मा छम्यः' (इस आत्माकी प्राप्ति हो सकती है) इस वाक्यका सर्वत्र सम्बन्ध है। 'सर्वदा सत्यसे', 'सर्वदा तपसे' और 'सर्वदा सम्यग्ज्ञानसे' इस प्रकार अन्त-र्दीपिकान्यायसे (मध्यवर्ती दीपकोंके समान) सभीके साथ शब्दका सम्बन्ध लगाना चाहिये;

वक्ष्यति च--''न येषु जिक्कम-नृतं न माया च" (प्र॰ उ॰१।१६) इति।

कोऽसावात्मा य एतैः साध-नैर्लभ्य इत्युच्यते । अन्तःशरीरे-**ऽन्तर्मध्ये शरीरस्य पुण्डरीकाकाशे** ज्योतिर्मयो हि रुक्मवर्णः शुभ्रः शुद्धो यमात्मानं पश्यन्त्युपलभनते यतयो यतनशीलाः संन्यासिनः क्षीणदोषाः श्लीणक्रोधादिचित्त-मलाः । स आत्मा नित्यं सत्या-दिसाधनैः संन्यासिभिर्लभ्यते । न कादाचित्कैः सत्यादिभिः लम्यते । सत्यादिसाधनस्तु-त्यर्थोऽयमर्थवादः॥ ५॥ \*\*\*

जैसा कि आगे (प्रश्नोपनिषद्में) कहेंगे भी \*'जिन पुरुपोंमें अकुटिल्ता, अनृत और माया नहीं है' इत्यादि।

जो आत्मा इन साधनोंसे प्राप्त किया जाता है वह कौन है-इसपर कहा जाता है--- 'अन्त:-शरीरे' अर्थात् शरीरके भीतर पुण्डरीकाकाशमें जो ज्योतिर्मय सवर्णवर्ण ग्रुम्न यानी ग्रुद्ध आहुए है, जिसे कि क्षीणदोप यानी जिनके क्रोधादि मनोमल क्षीण हो गये हैं वे यतिजन-यत्त्रशील संन्यासीलोग देखते अर्थात् उपलब्ध करते हैं। तालर्य यह है कि वह आत्मा सर्वदा सत्यादि साधनोंसे ही संन्यासियोंद्वारा प्राप्त किया जा सकता है--कभी-कभी व्यवहार किये जानेवाले सत्यादिसे प्राप्त नहीं यह अर्थवाद सत्यादि होता । साधनोंकी स्त्रतिके छिये है ॥ ५॥

सत्यकी महिमा

सत्यमेव जयति नानृतं सत्येन पन्था विततो देवयानः ।

इस भियप्यकालिक उक्तिसे विदित होता है कि उपनिषद्भाष्यके विद्यार्थियों को प्रश्नोपनिषद्के पश्चात् मुण्डकका अध्ययन कर्ना चाहिये।

# येनाक्रमन्त्यृषयो ह्याप्तकामा

# यत्र तत्सत्यस्य परमं निघानम् ॥ ६ ॥

सत्य ही जयको प्राप्त होता है, मिध्या नहीं । सत्यसे देवयान-मार्गका विस्तार होता है, जिसके द्वारा आप्तकाम ऋषिलोग उस पदको प्राप्त होते हैं जहाँ वह सत्यका परम निधान (भण्डार) वर्तमान है॥६॥

सत्यमेव सत्यवानेव जयित नानृतं नानृतवादीत्यर्थः । न हि सत्यानृतयोः केवलयोः पुरुषानाश्रितयोर्जयः पराजयो वा सम्भवति । प्रसिद्धं लोके सत्यवादिनानृतवाद्यभिभूयते न विपर्ययोऽतः सिद्धं सत्यस्य वल-वत्साधनत्वम् ।

किं च शास्त्रतोऽप्यवगम्यते सत्यस्य साधनातिशयत्वम् । कथम् १ सत्येन यथाभूतवाद- व्यवस्थया पन्था देवयानाख्यो विततो विस्तीर्णः सातत्येन प्रवृत्तः येन यथा स्थाक्रमन्ति क्रमन्त ऋषयो दर्शनवन्तः क्रहकमाया-

सत्य अर्थात् सत्यवान् ही जय-को प्राप्त होता है, मिथ्या यानी मिथ्यावादी नहीं । [यह 'सत्य' और 'अनृत' का सत्यवान् और मिथ्यावादी अर्थ इसिट्टिये किया गया है कि] पुरुषका आश्रय न करनेवाले केवल सत्य और मिथ्या-का ही जय या पराजय नहीं हो सकता । लोकमें प्रसिद्ध ही है कि सत्यवादीसे मिथ्यावादीको ही नीचा देखना पड़ता है, इसके विपरीत नहीं होता । इससे सत्यका प्रवल साधनत्व सिद्ध होता है ।

यही नहीं, सत्यका उत्कृष्ट साधनत्व शास्त्रसे भी जाना जाता है। किस प्रकार ? [सो बतलाते हैं—] सत्य अर्थात् यथार्थ वचनकी न्यवस्थासे देवयानसंज्ञक मार्ग विस्तीर्ण यानी नैरन्तर्यसे प्रवृत्त होता है, जिस मार्गसे कपट, छल, शठता, अहङ्कार, दम्भ और अनृतसे शाठणाहंकारदम्मानृतवर्जिता
ह्यातकामा विगततृष्णाः सर्वतो
यत्र यस्मिस्तत्परमार्थतत्त्वं सत्यस्योत्तमसाधनस्य सम्बन्धि साध्यं
परमं प्रकृष्टं निधानं पुरुपार्थरूपेण निधीयत इति निधानं
वर्तते । तत्र च येन पथाक्रमन्ति
स सत्येन वितत इति पूर्वेण
सम्बन्धः ॥ ६॥

रहित तथा सत्र ओरसे पूर्णकाम और तृष्णारहित ऋषिगण— [अतीन्द्रिय वस्तुको] देखनेवाले पुरुष [उस पदपर] आरूढ़ होते हैं, जिसमें कि सत्यसंज्ञक उत्कृष्ट साधनका सम्बन्धी उसका साध्यरूप परमार्थतत्त्व जो पुरुषार्थरूपसे निहित होनेके कारण निधान है वह परम यानी प्रकृष्ट निधान वर्तमान है। 'उस पदमें जिस मार्गसे आरूढ होते हैं वह सत्यसे ही विस्तीर्ण हो रहा है'—इस प्रकार इसका पूर्व-वाक्यसे सम्बन्ध है॥६॥

#### परमपदका स्वरूप

कि तरिंकधर्मकं च तदित्यु- वह क्या है और किन धर्मों-च्यते— वाला है शहसपर कहा जाता है—

बृहच तिहव्यमचिन्त्यरूपं
सूक्ष्माच तत्सूक्ष्मतरं विभाति ।
दूरात्सुदूरे तिद्हान्तिके च
पश्यित्स्वहैव निहितं गुहायाम् ॥ ७ ॥

वह महान् दिन्य और अचिन्तयरूप है। वह सूक्ष्मसे भी सूक्ष्मतर भासमान होता है तथा दरसे भी दूर और इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। वह चेतनावान् प्राणियोंमें इस शरीरके भीतर उनकी बुद्धिरूप गुहामें छिपा हुआ है॥ ७॥ वृहन्महच तत्प्रकृतं त्रक्ष सत्यादिसाधनं सर्वतो व्याप्त-त्वात्। दिव्यं स्वयंप्रभमनिन्द्रिय-गोचरमत एव न चिन्तयितुं शक्यतेऽस्य रूपमित्यचिन्त्य-रूपम् । सक्ष्मादाकाशादेरिप तत्सक्ष्मतरम्, निरतिशयं हि सौक्ष्म्यमस्य सर्वकारणत्वाद्, विभाति विविधमादित्यचन्द्राद्या-कारेण भाति दीप्यते।

किं च दूराद्विप्रकृष्टदेशात्सुदूरे
विप्रकृष्टतरे देशे वर्ततेऽत्रिदुपामत्यन्तागम्यत्वात्तद्वस । इह
देहेऽन्तिके समीपे च विदुपामात्मत्वात् । सर्वान्तरत्वाचाकाशस्याप्यन्तरश्रुतेः । इह
पश्यत्सु चेतनात्रत्स्वत्येतिहितं
स्थितं दर्शनादिकियावत्त्वेन
योगिभिर्लक्ष्यमाणम्। क्व १ गुहायां

सत्यादि जिसकी प्राप्तिके साधन हैं वह प्रकृत ब्रह्म सब ओर व्यास होनेके कारण बृहत्—महान् है। वह दिव्य—स्वयंप्रभ यानी इन्द्रियों-का अविषय है, इसिटिये जिसका रूप चिन्तन न किया जा सके ऐसा अचिन्त्यरूप है। वह आकाशादि सूक्ष्म पदार्थोंसे भी सूक्ष्मतर है। सबका कारण होनेसे इसकी सूक्ष्मता सबसे अधिक है। इस प्रकार वह सूर्य-चन्द्र आदि रूपोंसे अनेक प्रकार भासित यानी दीत हो रहा है।

इसके सिवा वह ब्रह्म अज्ञानियों के लिये अत्यन्त अगम्य होने के कारण दूर यानी दूरस्थ देशसे भी अधिक दूर— अत्यन्त दूरस्थ देशसे भी अधिक दूर— अत्यन्त दूरस्थ देशमें वर्तमान है; तथा विद्वानों का आत्मा होने के कारण इस शरीरमें अत्यन्त समीप भी है। यह श्रुतिके कथनानुसार सबके भीतर रहने वाडा होने से आकाशके भीतर भी स्थित है। यह इस लोक में 'प्रयन्त से मियों द्वारा दर्शनादिकियावत्त्व रूपसे स्थित देखा जाता है। कहाँ देखा जाता है!

बुद्धिलक्षणायाम्। तत्र हि निगूढं उनकी बुद्धिरूप गुहामें। यह विद्वानोंको उंसीमें छिपा लक्ष्यते विद्वद्भिः । तथाप्य- दिखायी देता है। तो भी अविद्यासे विद्यया संवृतं सन्न लक्ष्यते आच्छादित रहनेके कारण यह विखायी नहीं देता ॥ ७॥ तत्रस्थमेवाविद्वद्भिः ॥ ७ ॥

\*\*\*

आत्मसाक्षात्कारका असाधारण साधन—चित्तर्राद्धि

पुनरप्यसाधारणं तदुपलिध- फिर भी उसकी उपलिधका साधनमुच्यते— असाधारण साधन बतलाया जाता है—

न चक्षुषा गृह्यते नापि वाचा नान्यैदेवैस्तपसा कर्मणा वा। ज्ञानप्रसादेन विशुद्धसत्त्व-स्ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः॥ ८॥

[यह आतमा] न नेत्रसे प्रहण किया जाता है, न वाणीसे, न अन्य इन्द्रियोंसे और न तप अथवा कर्मसे ही। ज्ञानके प्रसादसे पुरुष विशुद्धचित्त हो जाता है और तभी वह ध्यान करनेपर उस निष्कल आत्मतत्त्वका साक्षात्कार करता है॥८॥

यसात्र चक्षुपा गृह्यते केन-। गृह्यते चिद्ध्यरूपत्वानापि चान्यैर्दे-वाचानभिधेयत्वान प्राप्तिसाधनत्वेऽपि न तपसा सभीकी प्राप्तिका साधन है; तथापि

क्योंकि रूपहीन होनेके कारण यह आत्मा किसीसे भी नेत्रद्वारा प्रहण नहीं किया जा सकता, अवाच्य होनेके कारण वाणीसे गृहीत नहीं होता और न अन्य वैरितरेन्द्रियै: । तपसः सर्व- इन्द्रियोंका ही विषय होता है। तप गृह्यते। तथा वैदिकेनाग्रिहोत्रादि-कर्मणा प्रसिद्धमहत्त्वेनापि न गृह्यते । किं पुनस्तस्य ग्रहणे साधनमित्याह—

ज्ञानप्रसादेन । आत्माववोधन-समर्थमि खभावेन सर्वप्राणिनां ज्ञानं वाद्यविषयरागादिदोषकछ-षितमप्रसन्नमशुद्धं सन्नाववोधयति नित्यं संनिहितमप्यात्मतत्त्वं मला-वनद्वमिवादर्शनम्, विछलितमिव सलिलम्। तद्यदेन्द्रियविषयसंसर्ग-जनितरागादिमलकाछ्ण्यापनय-नादादर्शसलिलादिवत्प्रसादितं स्वच्छं शान्तमवतिष्ठते तदा ज्ञानस्य प्रसादः स्यात्।

तेन ज्ञानप्रसादेन विशुद्ध-सत्त्वो विशुद्धान्तःकरणो योग्यो ब्रह्म द्रष्टुं यसात्तत्तसात्त् तमा-त्सानं पश्यते पश्यत्युपलभते

यह तपसे भी ग्रहण नहीं किया जाता और न जिसका महत्त्व सुप्रसिद्ध है उस अग्निहोत्रादि वैदिक कमसे ही गृहीत होता है। तो फिर उसके ग्रहण करनेमें क्या साधन है ? इसपर कहते हैं—

ज्ञान (ज्ञानकी साधनभूता वुद्धि ) के प्रसादसे [उसका प्रहण हो सकता है ]। सम्पूर्ण प्राणियोंका ज्ञान खभावसे आत्मवोध करानेमें समर्थ होनेपर भी, वाद्य विपयोंके रागादि दोषसे कल्लिव -- अप्रसन्न यानी अशुद्ध हो जानेके कारण उस आत्मतत्त्वका, सर्वदा समीपस्थ होनेपर भी, मल्से ढके हुए दर्पण तथा चञ्चल जलके समान बोध नहीं करा सकता। जिस समय इन्द्रिय और विषयोंके संसर्गसे होने-वाले रागादि दोषरूप मलके दूर हो जानेपर दर्पण या जल आदिके समान चित्त प्रसन्न—खच्छ अर्थात् शान्तभावसे स्थित हो जाता है उस समय ज्ञानका प्रसाद होता है।

क्योंकि उस ज्ञानप्रसादसे विशुद्धसत्त्व यानी शुद्धचित्त हुआ पुरुष ब्रह्मका साक्षात्कार करने योग्य होता है इसिटिये तब वह ध्यान करके अर्थात् सत्यादि साधनसम्पन्न

सत्यादिसाधन-ध्यायमानः ध्यायमानश्चिन्तयन् ॥ ८॥

सर्वावयवभेदवर्जितं होकर इन्द्रियोंका निरोध कर एकाप्रचित्तसे ध्यान—चिन्तन करता हुआ उस निष्कल यानी वानुपसंहतकरण एकाग्रेण मनसा सम्पूर्ण अवयवभेदसे रहित आत्माको देखता—उपलब्ध करता है ॥८॥

--<del>{--</del>

शरीरमें इन्द्रियरूपसे अनुप्रविष्ट हुए आत्माका चित्तशुद्धिद्वारा साक्षात्कार

यमात्मानमेवं पस्यति-

जिस आत्माको साधक इस प्रकार देखता है-

एपोऽगुरात्मा चेतसा वेदितव्यो यस्मिन्प्राणः पञ्चधा संविवेश । प्राणैश्चित्तं सर्वमोतं प्रजानां

यस्मिन्विशुद्धे विभवत्येष आत्मा ॥ ६ ॥

वह सूक्ष्म आत्मा, जिस [ शरीर ] में पाँच प्रकारसे प्राण प्रविष्ट है उस दारीरके भीतर ही विशुद्ध विज्ञानद्वारा जानने योग्य है। उसने इन्द्रियोंद्वारा प्रजावर्गके सम्पूर्ण चित्तोंको व्याप्त किया हुआ है, जिसके शुद्ध हो जानेपर यह आत्मस्ररूपसे प्रकाशित होने लगता है ॥ ९ ॥

एपोऽणुः सूक्ष्मश्चेतसा विशुद्धज्ञानेन केवलेन वेदितव्यः। कासों ? यसिङ्शरीरे प्राणो वायुः पश्चधा प्राणापानादिभेदेन संविवेश सम्यक्प्रशिष्टस्तसिनेव शरीरे हृद्ये चेतसा ज्ञेय इत्यर्थः ।

वह अणु-सूक्ष्म आत्मा चित्त यानी केवल विश्वद्ध ज्ञानसे जानने योग्य है । वह कहाँ जानने योग्य है ? जिस शरीरमें प्राणवाय, प्राण-अपान आदि भेदसे पाँच प्रकारका होकर सम्यक रीतिसे प्रविष्ट हो रहा है उसी शरीरमें हृदयके भीतर यह चित्तद्वारा जानने योग्य है-ऐसा इसका तात्पर्य है।

की हशेन चेतसा वेदितव्य इत्याह-पाणैः सहेन्द्रियैश्वित्तं सर्वमन्तः करणं प्रजानामोतं व्याप्तं येन श्रीरमिय स्नेहेन काष्टमिया-ग्रिना । सर्वे हि प्रजानामन्तः-करणं चेतनावत्प्रसिद्धं लोके। यसिमश्र चित्ते क्षेशादिमलवियुक्ते शुद्धे विभवत्येष उक्त आत्मा विशेषेण स्वेनात्मना विभवत्या-त्मानं प्रकाशयतीत्यर्थः ॥ ९॥

वह किस प्रकारके चित्त (ज्ञान) से ज्ञातन्य है ? इसपर कहते हैं---दृध जिस प्रकार घृतसे और काष्ट जिस प्रकार अग्निसे व्याप्त है उसी प्रकार जिससे प्राण यानी इन्द्रियोंके सहित प्रजाके समस्त चित्त--अन्तः करण व्याप्त हैं,क्योंकि लोकमें प्रजाके सभी अन्तः-करण चेतनायुक्त प्रसिद्ध हैं और जिस चित्तके शुद्ध यानी होशादि मलसे वियुक्त होनेपर यह पूर्वोक्त आत्मा अपने विशेषरूपसे प्रकट होता है अर्थात अपनेको प्रकाशित कर देता है [ उस विशुद्ध और विभु विज्ञानसे ही उस आत्मतत्त्वका अनुभव किया जा सकता है ] ॥९॥

---

आत्मज्ञका वैभव और उसकी पूजाका विधान

आत्मत्वेन प्रतिपन्नस्तस्य सर्वात्म-त्वादेव सर्वावाप्तिलक्षणं फलमाह-। फल बतलाते हैं-

य एवम्रक्तलक्षणं सर्वीत्मानम् । इस प्रकार जो उपर्युक्त सर्वीत्मा-को आत्मस्हरूपसे जानता है उसका सर्वात्मा होनेसे ही सर्वप्राप्तिरूप

यं यं लोकं मनसा संविभाति

विशुद्धसत्त्वः कामयते यांश्च कामान्।

तं तं लोकं जयते तांश्च कामां-

स्तस्मादात्मज्ञं ह्यचयेद्भृतिकामः॥१०॥

वह विशुद्धचित्त आत्मवेता मनसे जिस-जिस लोककी भावना करता है और जिन-जिन भोगोंको चाहता है वह उसी-उसी लोक और उन्हीं-उन्हीं भोगोंको प्राप्त कर हेता है। इसलिये ऐश्वर्यकी इच्छा करनेवाला पुरुप आत्मज्ञानीकी पूजा करे।। १०॥

यं यं लोकं पित्रादिलक्षणं | मनसा संविभाति संकल्पयति मह्ममन्यसमै वा भवेदिति विशुद्ध-सत्त्वः क्षीणक्केश आत्मवित्रिर्म-लान्तःकरणः कामयते गांश्र कामान्प्रार्थयते भोगांस्तं तं लोकं जयते प्राप्नोति तांश्र कामान्सं-कल्पितान्भोगान् । तसाद्विदुपः सत्यसंकल्पत्वादात्मज्ञमात्मज्ञा-नेन विशुद्धान्तःकरणं ह्यर्चयेत पूजयेत्पादप्रक्षालनशुश्रुपानम-स्कारादिभिभूतिकामो विभूति-मिच्छुः। ततः पूजाई एवासौ।१०। वह पूजनीय ही है ॥ १०॥

विशुद्धसत्त्व—जिसके हेश\* क्षीण हो गये हैं वह निर्मल-चित्त आत्मवेत्ता जिस पितलोक आदि लोककी मनसे इच्छा करता है अर्थात् ऐसा सङ्गल्प करता है कि मुझे या किसी अन्यको अमुक लोक प्राप्त हो अथवा वह जिन कामना यानी भोगोंकी अभिलाषा करता है उसी-उसी छोक तथा अपने सङ्गरूप किये हुए उन्हीं-उन्हीं भोगोंको वह प्राप्त कर हेता है। अतः ऐश्वर्यकी इच्छा करनेवाला पुरुष उस विशुद्धचित्त आत्म-ज्ञानीका पाद-प्रक्षालन, शुश्रुषा एवं नमस्कारादिद्वारा पूजन करे, क्योंकि विद्वान् सत्यसङ्गल्प होता है। इस-लिये (सत्यसङ्गल्प होनेके कारण)

\*\*\*\*\*\*

इत्यथर्ववेदीयमुण्डकोपनिषद्भाष्ये तृतीयमुण्डके प्रथमः खण्डः ॥ १ ॥

<sup>\*</sup> क्लेश मनोविकारोंको कहा है। वे पाँच है; यथा-अविद्यासितारागद्वेषाभिनिवेशाः ह्रेशाः । ( योग० २ । ३ ) १ अविद्या, २ अस्मिता, ३ राग, ४ द्वेष और ५ अभिनिवेश—ये क्लेश हैं।

### दितीय खण्ड

आत्मवेत्ताकी पूजाका फल

यसात्—

क्योंकि-

स वेदैतत्परमं ब्रह्म धाम

यत्र विश्वं निहितं भाति शुभ्रम्।

उपासते पुरुषं ये ह्यकामा-

स्ते शुक्रमेतदतिवर्तन्ति धीराः ॥ १ ॥

वह (आत्मवेता) इस परम आश्रयरूप ब्रह्मको, जिसमें यह समस्त जगत् अर्पित है और जो खयं शुद्धरूपसे भासमान हो रहा है, जानता है। जो निष्काम भावसे उस आत्मज्ञ पुरुषकी उपासना करते हैं वे बुद्धिमान्छोग शरीरके बीजभूत इस वीर्यका अतिक्रमण कर जाते हैं। [अर्थात् इसके बन्धनसे मुक्त हो जाते हैं]॥१॥

स वेद जानातीत्येतद्यथोक्तलक्षणं ब्रह्म परममुत्कृष्टं धाम सर्वकामानामाश्रयमास्पदं यत्र यसिन्
ब्रह्मणि धाम्नि विश्वं समस्तं
जगन्निहितमपितं यच स्वेन
ज्योतिषा भाति शुभ्रं शुद्धम् ।
तमप्येवमात्मज्ञं पुरुषं ये ह्यकामा
विभृतितृष्णावर्जिता मुमुक्षवः

वह (आत्मवेत्ता) सम्पूर्ण कामनाओंके परम यानी उत्कृष्ट आश्रयभूत इस पूर्वोक्त लक्षणवाले ब्रह्मको जानता है, जिस ब्रह्मपदमें यह विश्व यानी सम्पूर्ण जगत् निहित—समर्पित है और जो कि अपने तेजसे—शुद्धरूपसे प्रकाशित हो रहा है। उस इस प्रकारके आत्मज्ञ पुरुषकी भी जो लोग निष्काम अर्थात् ऐश्वर्यकी तृष्णासे रहित होकर यानी मुमुक्ष होकर परमदेवके

सन्त उपासते परिमव सेवन्ते ते शुक्रं नृबीजं यदेतत्प्रसिद्धं शरीरो-पादानकारणमतिवर्तन्त्यति-गच्छन्ति धीरा धीमन्तो न पुनर्योनि प्रसर्पन्ति "न पुनरं कचिद्रतिं करोति" इति श्रुतेः।

समान उपासना करते हैं वे धीर-बुद्धिमान् पुरुष शुक्र यानी मनुष्यदेहके बीजको, जो कि शरीर-के उपादान कारणरूपसे प्रसिद्ध है. अतिक्रमण कर जाते हैं; अर्थात् फिर योनिमें प्रवेश नहीं करते, जैसा किं 'फिर कहीं प्रीति नहीं करता" इस श्रुतिसे सिद्ध होता है। अतः तात्पर्य यह है कि अतस्तं पूजयेदित्यभिप्रायः।।१।। उसका पूजन करना चाहिये।। १।। \*\*\*\*\*\*\*\*\*

निष्कामतासे पुनर्जन्मनिवृत्ति

मुमुञ्जेके लिये कामनाका त्याग ही प्रधान साधन है—रस बातको दिखलाते हैं—

कामान्यः कामयते मन्यमानः स कामभिर्जायते तत्र तत्र। पर्याप्तकामस्य कृतात्मनस्त्व-

हैव सर्वे प्रविलीयन्ति कामाः॥ २॥

[ भोगोंके गुणोंका ] चिन्तन करनेवाला जो पुरुष भोगोंकी इच्छा करता है वह उन कामनाओंके योगसे तहाँ-तहाँ ( उनकी प्राप्तिके स्थानोंमें ) उत्पन्न होता रहता है। परन्तु जिसकी कामनाएँ पूर्ण हो गयी हैं उस कृतकृत्य पुरुषकी तो सभी कामनाएँ इस लोकमें ही लीन हो जाती हैं॥२॥

कामान्यो दृष्टादृष्टेष्टविषयान् जो पुरुष काम अर्थात् दृष्ट और अदृष्ट अभीष्ट विषयोंकी, उनके कामयते मन्यमानस्तद्गुणांश्चि- गुणोंका मनन-चिन्तन करता

न्तयानः प्रार्थयते स तैः कामिः कामैर्धर्माधर्मप्रवृत्तिहेतुभिविषये-च्छारूपैः सह जायते तत्र तत्र । यत्र यत्र विषयप्राप्तिनिमित्तं कामाः कर्मसु पुरुषं नियोजयन्ति तत्र तत्र तेषु तेषु विषयेषु तैरेव कामैर्वेष्टितो जायते ।

यसतु परमार्थतत्त्वविज्ञानात् पर्याप्तकाम आत्मकामत्वेन परि-समन्तत आप्ताः कामा यस्य तस्य पर्याप्तकामस्य कृतात्मनो-ऽविद्यालक्षणादपररूपादपनीय स्वेन परेण रूपेण कृत आत्मा विद्यया यस्य तस्य कृतात्मनस्त्विहेव तिष्ठत्येव शरीरे सर्वे धर्माधर्म-प्रवृत्तिहेतवः प्रविलीयन्ति विलयम् उपयान्ति नञ्चयन्तीत्यर्थः । कामास्तञ्जनमहेतुविनाशान्त जायन्त इत्यमिप्रायः ॥ २॥

हुआ, कामना करता है वह उन कामनाओं अर्थात् धर्माधर्ममें प्रवृत्ति करानेके हेतुभूत विपयोंकी इच्छा-रूप वासनाओंके सहित वहीं-वहीं उत्पन्न होता है; अर्थात् जहाँ-जहाँ विपयप्राप्तिके छिये कामनाएँ पुरुप-को कर्ममें नियुक्त करती हैं वह वहीं-वहीं उन्हीं-उन्हीं प्रदेशोंमें उन कामनाओंसे ही परिवेष्टित हुआ जन्म प्रहण करता है।

परन्तु जो परमार्थतत्त्वके विज्ञान-से पूर्णकाम हो गया है, अर्थात् आत्मप्राप्तिकी इच्छावाला होनेके कारण जिसे सत्र ओरसे समस्त भोग प्राप्त हो चुके हैं उस पूर्णकाम कृतकृत्य पुरुपकी सभी कामनाएँ [ हीन हो जाती हैं ] अर्थात् जिसने विद्याद्वारा अपने आत्माको उसके अविद्यानय अपररूपसे हटाकर अपने पररूपसे स्थित कर दिया है उस कृतात्माके धर्माधर्मकी प्रवृत्तिके समस्त हेतु इस शरीरमें स्थित रहते हुए ही लीन अर्थात् नष्ट हो जाते हैं। अभि-प्राययह है कि अपनी उत्पत्तिके हेतुका नाश हो जानेके कारण उसमें फिर कामनाएँ उत्पन्न नहीं होतीं ॥२॥

#### आत्मदर्शनका प्रधान साधन-जिज्ञासा

यद्येवं सर्वलाभात्परम आत्म-लाभस्तल्लाभाय प्रवचनाद्य उपाया बाहुल्येन कर्तव्या इति प्राप्त इदम्रच्यते—

परम आत्म-प्रवचनादय प्रवचनादय र्तव्या इति प्रवचन आदि उपाय अधिकतासे करने चाहिये—ऐसी बात प्राप्त होनेपर यह कहा जाता है—

नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो न मेधया न बहुना श्रुतेन। यमेवैष वृणुते तेन लभ्य-

स्तस्यैष आत्मा विवृणुते तनुं स्वाम् ॥ ३ ॥

यह आत्मा न तो प्रवचन (पुष्कल शास्त्राध्ययन) से प्राप्त होने योग्य है और न मेधा (धारणाशक्ति) अथवा अधिक श्रवण करनेसे ही मिलनेवाला है। यह (विद्वान्) जिस परमात्माकी प्राप्तिकी इच्छा करता है उस (इच्छा) के द्वारा ही इसकी प्राप्ति हो सकती है। उसके प्रति यह आत्मा अपने स्वरूपको व्यक्त कर देता है॥ ३॥

योऽयमात्मा व्याख्यातो यस लाभः परः पुरुपार्थो नासौ वेदशासाध्ययनवाहुल्येन प्रवच-नेन लभ्यः। तथा न मेधया प्रन्थार्थधारणशक्त्या। न बहुना श्रुतेन नापि भूयसा श्रवणे-

जिस इस आत्माकी व्याख्या को गयी है, जिसका लाभ ही परम पुरुपार्थ है वह वेदशास्त्रके अधिक अध्ययनरूप प्रवचनसे प्राप्त होने योग्य नहीं है। इसी प्रकार वह मेधा—प्रन्थके अर्थको धारण करनेकी शक्ति अथवा 'बहुना श्रुतेन' यानी अधिक शास्त्रश्रवणसे ही मिल सकता है।

केन तर्हि लभ्य इत्यु-च्यते - यमेव परमात्मानमेवैप विद्वान्त्रणुते प्राप्तुमिच्छति तेन वरणेनैष परमात्मा लभ्यो नान्येन साधनान्दरेण नित्यलब्ध-खभावत्वात्।

कीदृशोऽसौ विदुष आत्म-लाभ इत्युच्यते । तस्यैव आत्मा-विद्यासञ्छन्नां स्वां परां तत्रं खात्मतत्त्वं खरूपं विवृणुते प्रकाशयति प्रकाश इव घटादि-विद्यायां सत्यामाविभवतीत्यर्थः। तसाद्न्यत्यागेनात्मलाभप्रार्थ-नैवांत्मलाभसाधनमित्यर्थः ॥३॥ ही आत्मलाभका साधन है ॥ ३॥

तो फिर वह किस उपायसे प्राप्त हो सकता है ? इसपर कहते हैं--जिस परमात्माको यह विद्वान् वरण करता अर्थात् प्राप्त करनेकी इच्छा करता है उस वरण करनेके द्वारा ही यह परमात्मा प्राप्त होने योग्य है; नित्यप्राप्तस्वरूप होनेके कारण किसी अन्य साधनसे प्राप्त नहीं हो सकता।

विद्वान्को होनेवाला यह आत्म-लाभ कैसां होता है—इसपर कहते हैं--यह आत्मा उसके प्रति अपने अविद्याच्छन परखरूपको यानी खात्मतत्त्वको प्रकाशित कर देता है। तात्पर्य यह है कि जिस प्रकार प्रकाशमें घटादिकी अभिन्यिक होती है उसी प्रकार विद्याकी प्राप्ति होने-पर आत्माका आविभीव हो जाता है। अतः तात्पर्य यह है कि अन्य कामनाओंके त्यागद्वारा आत्मप्रार्थना

आत्मदर्शनके अन्य साधन

आत्मप्रार्थनासहायभूतान्ये-तानि च साधनानि बलाप्रमाद- सिहत बल, अप्रमाद और तप-तपांसि लिङ्गयुक्तानि संन्यास-सहितानि । यस्मात्-

लिङ्गयुक्त अर्थात् संन्यासके ये सन साधन आत्मप्रार्थनाके सहायक हैं। क्योंकि-

### नायमात्मा बलहीनेन लभ्यो

## न च प्रमादात्तपसो वाप्यलिङ्गात्। एतैरुपायैर्यतते यस्तु विद्वां-

## स्तस्यैष आत्मा विशते ब्रह्मधाम ॥ ४ ॥

यह आत्मा वल्हीन पुरुषको प्राप्त नहीं हो सकता और न प्रमाद अथवा लिङ्ग (संन्यास) रहित तपस्यासे ही [मिल सकता है]। परन्तु जो विद्वान् इन उपायोंसे [उसे प्राप्त करनेके लिये] प्रयत्न करता है उसे यह आत्मा ब्रह्मधाममें प्रवेश करा देता है ॥ ४॥

यसादयमात्मा बलहीनेन बलप्रहीणेनात्मनिष्ठाजनितवीर्य-हीनेन न लम्यो नापि लौकिक-पुत्रपश्चादिविषयसङ्गनिमित्त-प्रमादात् , तथा तपसो वाप्य-लिङ्गालिङ्गरिहतात् । तपो-ऽत्र ज्ञानम् लिङ्गं संन्यासः। संन्यासरिहताज्ज्ञानान्न लम्यत इत्यर्थः । एतेरुपायैर्वलाप्रमाद-संन्यासज्ञानैर्यतते तत्परः सन्प्र-यतते यस्तु विद्वान्विवेक्यात्म-वित्तस्य विदुष एष आत्मा विशते संप्रविशति ब्रह्मधाम ॥ ४ ॥

यह आत्मा बलहीन अर्थात आत्मनिष्ठाजनित शक्तिसे रहित पुरुषद्वारा प्राप्त होने योग्य नहीं है: न लौकिक पुत्र एवं पशु आदि विषयोंकी आसक्तिके कारण होने-वाले प्रमादसे ही मिल सकता है और न लिङ्गरहित तपस्यासे ही। यहाँ तप ज्ञान है और छिङ्ग संन्यास । तात्पर्य यह कि संन्यास-रहित ज्ञानसे प्राप्त नहीं होता। जो विद्वान् यानी विवेकी आत्मवेत्ता तत्पर होकर बल, अप्रमाद, संन्यास और ज्ञान—इन उपायोंसे [उसकी प्राप्तिके लिये] प्रयत्न करता है उस विद्वान्का यह आत्मा ब्रह्मधाममें सम्यक् रूपसे प्रविष्ट हो जाता है ॥४॥

आत्मदर्शीकी वहाप्राप्तिका प्रकार

क्यं त्रह्म संविधात इत्युच्यते विद्वान् किस प्रकार ब्रह्ममें प्रविष्ट होता है सो वतलाया जाता है—

संप्राप्यैनमृषयो ज्ञानतृप्ताः कृतात्मानो वीतरागाः प्रशान्ताः ।

ते सर्वगं सर्वतः प्राप्य धीरा

युक्तात्मानः सर्वमेवाविशन्ति ॥ ५ ॥

इस आत्माको प्राप्तकर ऋषिगण ज्ञानतृप्त, कृतकृत्य, विरक्त और प्रशान्त हो जाते हैं। वे वीर पुरुष उस सर्वगत ब्रह्मको सब ओर प्राप्त कर [मरणकाउमें] समाहितचित्त हो सर्वरूप ब्रह्ममें ही प्रवेश कर जाते हैं॥ ५॥

संप्राप्य समवगम्यैनमात्मानम्पयो दर्शनवन्तस्तेनैय ज्ञानेन
तृप्ता न याद्येन तृप्तिसाधनेन शरीरोपचयकारणेन
कृतात्मानः परमात्मस्यरूपेणैव
निष्पन्नात्मानः सन्तो वीतरागाः
वीतरागादिदोषाः प्रशान्ता
उपरतेन्द्रियाः।

त एवंभूताः सर्वगं सर्वव्या-पिनमाकाशवत्सर्वतः सर्वत्र प्राप्य
—नोपाधिपरिच्छिन्नेनैकदेशेनः इस आत्माको सम्यक् प्रकारसे
प्राप्तकर—जानकर ऋषि अर्थात्
आत्मदर्शनवान् लोग, शरीरको पृष्ट
करनेवाले किसी बाद्य तृप्तिसाधनसे
नहीं बल्कि उस ज्ञानसे ही तृप्त
हो कृतात्मा—जिनका आत्मा
परमात्मखरूपसे ही निष्पन्नहो गया
है ऐसे होकर तथा वीतराग—
रागादि दोषोंसे रहित और प्रशान्त
यानी उपरतेन्द्रिय हो जाते हैं।

ऐसे भावको प्राप्त हुए वे छोग सर्वग—आकाशके समान सर्व-व्यापक ब्रह्मको, उपाधिपरिच्छिन एक देशमें नहीं, बन्कि सर्वत्र किं तिर्हं १ तद्ब्रह्मैवाद्वयमात्मत्वेन प्रतिपद्य धीरा अत्यन्तिविवेकिनो युक्तात्मानो नित्यसमाहित-स्वभावाः सर्वमेव समस्तं शरीर-पातकालेऽप्याविशन्ति भिन्ने घटे घटाकाशवद्विद्याकृतोपाधिपरि-च्छेदं जहति । एवं ब्रह्मविदो ब्रह्मधाम प्रविशन्ति ॥ ५ ॥ प्राप्त कर—िफर क्या होता है ?
उस अद्रयब्रह्मको ही आत्मभावसे
अनुभव कर, वे धीर यानी अत्यन्त
विवेकी और युक्तात्मा—िनत्य
समाहितस्वभाव पुरुष शरीरपातके
समय भी सर्वरूप ब्रह्ममें ही प्रवेश
कर जाते हैं; अर्थात् घटके फूट
जानेपर घटाकाशके समान वे अपने
अविद्याजनित परिच्छेदका परित्याग
कर देते हैं। इस प्रकार वे ब्रह्मवेत्ता
ब्रह्मधाममें प्रवेश करते हैं॥ ५॥

**₩** 

ज्ञातज्ञेयकी मोक्षप्राप्ति

किं च-

तथा-

वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः

संन्यासयोगाद्यतयः शुद्धसत्त्वाः ।

ते ब्रह्मलोकेषु परान्तकाले

परामृताः परिमुच्यन्ति सर्वे ॥६॥

जिन्होंने वेदान्तजनित विज्ञानसे ज्ञेय अर्थका अच्छी तरह निश्चय कर लिया है वे संन्यासयोगसे यत्न करनेवाले समस्त शुद्धचित्त पुरुष ब्रह्मलोकमें देह त्याग करते समय परम अमरभावको प्राप्त हो सब ओरसे मुक्त हो जाते हैं ॥ ६॥

वेदान्तजनितविज्ञानं वेदा- वेदान्तसे उत्पन्न होनेवाला विज्ञान वेदान्तविज्ञान कहलाता है। तिज्ञानं तस्यार्थः परमात्मा उसका अर्थ यानी विज्ञेय परमात्मा

विज्ञेयः सोऽर्थः सुनिश्चितो येपां ते वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्थाः। ते च संन्यासयोगात्सर्वकर्मपरि-त्यागलक्षणयोगात्केवलब्रह्मनिष्ठा-खरूपाद्योगाद्यतयो यतनशीलाः शुद्धसत्त्वाः शुद्धं सत्त्वं येपां संन्यासयोगात्ते शुद्धसत्त्वाः । ते ब्रह्मलोकेषु—संसारिणां ये मरण-कालास्तेऽपरान्तास्तानपेश्य ग्रुगु-क्षूणां संसारात्रसाने दंहपरित्याग-परान्तकालस्तस्मिन्परा-कालः न्तकाले साधकानां वहुत्वाद्व्रक्षेव लोको ब्रह्मलोक एकोऽप्यनेकवद् दक्यते प्राप्यते वा, अतो बहुवचनं ब्रह्मलोकेष्विति ब्रह्मणीत्यर्थः-परामृताःपरममृतममरणधर्मकं ब्रह्मात्मभूतं येषां ते परा-मृता जीवन्त एव ब्रह्मभूताः परामृताः सन्तः परिमुच्यन्ति परि समन्तात्प्रदीपनिर्वाणवद् घटा-

है। वह अर्थ जिन्हें अच्छी तरह निश्चित हो गया है वे 'वेदान्त-विज्ञानसुनिश्चितार्थं कहलाते हैं। वे संन्यासयोगसे — सर्वकर्मपरित्याग-रूप योगसे अर्थात् केवल ब्रह्मनिष्टा-स्ररूप योगसे यत करनेवाटे और शुद्धसत्त्व—संन्यासयोगसे जिनका सत्त्व (चित्त) गुद्ध हो गया है ऐसे वे शुद्धचित्त पुरुप त्रह्मलोकोंमें परामृत— परम अमृत यानी अमरणधर्मा ब्रह्म ही जिनका आत्मस्वरूप है ऐसे जीवित अवस्थामें ही परामृत यानी ब्रह्मभूत होकर दीपनिर्वाण अथवा [ घटके फूटनेपर ] घटाकाशके समान परिमुक्त यानी निवृत्तिको प्राप्त हो जाते हैं । वे सब परि अर्थात् सत्र ओरसे मुक्त हो जाते हैं। किसी अन्य गन्तव्य देशान्तरकी अपेक्षा नहीं करते । संसारी पुरुषों-के जो अन्तकाल होते हैं वे 'अपरान्तकाल' हैं उनकी अपेक्षा मुमुक्षुओंके संसारका अन्त जानेपर उनका जो देहपरित्याग-का समय है वह 'परान्तकाल' है। उस परान्तकालमें वे ब्रह्मलोकोंमें— बहुत-से साधक होनेके कारण यहाँ काशवच निवृत्तिमुपयान्ति । परिमुच्यन्ति परिसमन्तान्मुच्यन्ते सर्वे न देशान्तरं गन्तव्यम् अपेक्षन्ते ।

"शकुनीनामित्राकाशे जले वारिचरस्य च । पदं यथा न दृश्येत तथा ज्ञानवतां गतिः" (महा॰ शा॰ २३९।२४)। "अनध्यगाअध्यसुपारयिष्णवः" इति श्रुतिस्मृतिभ्यः।

देशपरिच्छिन्ना हि गतिः संसारविपयेव परिच्छिन्नसाधनसाध्यत्वात् । त्रक्ष तु समस्तत्वाच्य देशपरिच्छेदेन गन्तच्यम् । यदि हि
देशपरिच्छिनं त्रक्ष स्थानमूर्तद्रच्यवदाद्यन्तवदन्याश्रितं सावयवम्
अनित्यं कृतकं च स्थात् । न
त्वेवंविधं ब्रक्ष भवितुमईति ।
अतस्तत्याप्तिश्च नैव देशपरिच्छिन्ना
भवितुं युक्ता । अपि चाविद्यादि-

ब्रह्मछोक यानी ब्रह्मस्कर्प छोक एक होनेपर भी अनेकवत् देखा और प्राप्त किया जाता है। इसीछिये 'ब्रह्मछोकेषु' इस पदमें बहुवचनका प्रयोग हुआ है, अतः 'ब्रह्मछोकेषु'का अर्थ है ब्रह्ममें।

''जिस प्रकार आका शमें पक्षियों के और जलमें जलचर जीवके पैर (चरण-चिह्न) दिखायी नहीं देते उसी प्रकार ज्ञानियों की गति नहीं जानी जाती" ''[मुमुश्रुलोग] संसारमार्गसे पार होने की इच्हासे अनध्यग (संसार-मार्गमें विचरण न करने वाले) होते हैं।" इत्यादि श्रुति-स्मृतियों से भी यही प्रमाणित होता है।

परिच्छित्र साधनसे साध्य होनेके कारण संसारसम्बन्धिनी गित देशपरिच्छित्रा ही होती है। किन्तु ब्रह्म सर्वरूप होनेके कारण किसी देशपरिच्छेदसे प्राप्तच्य नहीं है। यदि ब्रह्म देशपरिच्छित्र हो तो मूर्तद्रव्यके समान आदि-अन्तवान्, पराश्रित, सावयव, अनित्य और कृतक सिद्ध हो जायगा। किन्तु ब्रह्म ऐसा हो नहीं सकता। अतः उसकी प्राप्ति भी देशपरिच्छिना नहीं हो सकती; इसके सिवा ब्रह्मवेत्ता छोग अविद्यादि-संसार- भतम् ॥ ६॥

संसारवन्धापनयनमेव मोक्ष्म् वन्यनकी निवृत्तिरूप मोक्षकी ही इच्छन्ति ब्रह्मिवदो न तु कार्य- इच्छा करते हैं, किसी कार्यभूत

मोक्षका स्वरूप

किं च मोक्षकाले-

तथा मोक्षकालमें-

गताः कलाः पञ्चद्रा प्रतिष्ठा

देवाश्च सर्वे प्रतिदेवतासु ।

कर्माणि विज्ञानमयश्च आत्मा

परेऽच्यये सर्व एकीभवन्ति ॥ ७॥

[प्राणादि ] पन्द्रह कलाएँ ( देहारम्भक तत्त्व ) अपने आश्रयोंमें स्थित हो जाती हैं, [ चक्षु आदि इन्द्रियोंके अधिष्ठाता ] समस्त देवगण अपने प्रतिदेवता [आदित्यादि] में लीन हो जाते हैं तथा उसके सिञ्चितादि । कर्म और विज्ञानमय आत्मा आदि सव-के-सव पर अव्यय देवमें एकीभावको प्राप्त हो जाते हैं॥ ७॥

या देहारम्भिकाः कलाः प्राणाद्यास्ताः स्वां स्वां प्रतिष्ठां गताः स्वं स्वं कारणं गता भवन्तीत्यर्थः । प्रतिष्ठा इति द्वितीयाबहुबचनम् । पश्चदश पश्चदशसंख्याका या अन्त्यप्रश्न-परिपठिताः प्रसिद्धा देवाश्च देहा-श्रयाश्रक्षरादिकरणस्थाः सर्वे प्रतिदेवतास्यादित्यादिषु गता भवन्तीत्यर्थः ।

जो देहकी आरम्भ करनेवाली प्राणादि कलाएँ हैं वे अपनी प्रतिष्टा-को पहुँचती अर्थात् अपने-अपने कारणको प्राप्त हो जाती हैं। दिस मन्त्रमें ] 'प्रतिष्टाः' यह द्वितीया विभक्तिका बहुबचन है। पन्द्रह प्रसिद्ध कलाएँ जो प्रश्लोपनिपद-के ] अन्तिम (पष्ट) प्रश्नमें पढ़ी गयी हैं तथा देहके आश्रित चक्ष आदि इन्द्रियोंमें स्थित समस्त देवता अपने प्रतिदेवता आदित्यादिमें दीन हो जाते हैं-ऐसा इसका तात्पर्य है।

यानि च ग्रुगुक्षुणा कृतानि कर्माण्यप्रवृत्तकलानि प्रवृत्तकला-नामुपभोगेनैव क्षीयमाणत्वाद्वि-ज्ञानमयश्रात्माविद्याकृतवुद्धचा-द्यपाधिमात्मत्वेन मत्या जलादिपु स्यीदिप्रतिविम्बवदिह प्रविष्टो देहभेदेषु, कर्मणां तत्फलार्थत्वात, सह तेनैव विज्ञानमयेनात्मना, अतो विज्ञानमयो विज्ञानप्रायः त एते कर्माणि विज्ञानमयश्र आत्मोपाध्यपनये सति परेऽव्यये-**ऽनन्तेऽक्षये ब्रह्मण्याकाशकल्पेऽ-**जेऽजरेऽमृतेऽभयेऽपूर्वेऽनपरेऽनन्त-रेऽबाह्येऽद्वये शिवे शान्ते सर्व एकीभवन्त्यविशेषतां गच्छन्ति एकत्वमापद्यन्ते जलाद्याधारा-पनय इव सूर्यादिप्रतिविम्बाः स्र्ये घटाद्यपनय इवाकाशे घटा-द्याकाशाः ॥ ७ ॥

मुमुक्षके किये हए तथा अप्रवृत्तफ्ळ कर्म-न्योंकि जो कर्म फलोनमुख हो जाते हैं वे उपभोगसे ही क्षीण होते हैं--और विज्ञानमय आत्मा, जो अविद्याजनित बुद्धि आदि उपाधिको आत्मभावसे मानकर जलादिमें सर्यादिके प्रतिविम्बके समान यहाँ देहभेदोंमें प्रविष्ट हो रहा है, उस विज्ञानमय आत्माके सहित [ परब्रह्ममें छीन हो जाते हैं], क्योंकि कर्म उस विज्ञानमय आत्माको ही फल देनेवाले हैं। अतः विज्ञानमयका अर्थ विज्ञानप्राय है। ऐसे वे [सञ्चितादि] कर्म और विज्ञानमय आत्मा सभी, ज्याधिके निवृत्त हो जानेपर आकाशके समान, पर. अन्यय. अनन्त, अक्षय, अज, अजर, अमृत, अभय, अपूर्व, अनन्य, अनन्तर, अबाह्य, अद्वय, शिव और शान्त ब्रह्ममें एकरूप हो जाते हैं-अविशेषता अर्थात एकताको प्राप्त हो जाते हैं, जिस\_प्रकार कि जल आदि आधारके हटा लिये जानेपर सूर्य आदिके प्रतिबिम्ब सूर्यमें तथा घटादिके निवृत्त होनेपर घटाकाशादि महाकाशमें मिल जाते हैं ॥ ७॥

बह्मप्राप्तिमें नदी आदिका दृष्टान्त

किं च-

तथा--

यथा नद्यः स्यन्दमानाः समुद्रे-

ऽस्तं गच्छन्ति नामरूपे विहाय ।

तथा विद्वानामरूपादिमुक्तः

परात्परं पुरुषसुपैति दिव्यम् ॥ ८॥

जिस प्रकार निरन्तर बहती हुई निदयाँ अपने नाम-रूपको त्यागकर समुद्रमें अस्त हो जाती हैं उसी प्रकार विद्वान् नाम-रूपसे मुक्त होकर परात्पर दिव्य पुरुपको प्राप्त हो जाता है ॥ ८॥

यथा नद्यो गङ्गाद्याः स्वन्द-माना गच्छन्त्यः समुद्रे समुद्रं प्राप्यास्तमदर्शनमविशेपात्मभावं गच्छन्ति प्राप्तुत्रन्ति नाम च रूपं च नामरूपे विहाय हित्वा तथाविद्याकृतनामरूपादिमुक्तः सन्विद्वान्परादक्षरात्पूर्वोक्तात्परं दिच्यं पुरुषं यथोक्तस्रक्षणमुपैति उपगच्छति ॥ ८॥

जिस प्रकार यहकर जाती हुई
गङ्गा आदि निद्याँ समुद्रमें पहुँचनेपर अपने नाम और रूपको त्यागकर
अस्त—अदर्शन यानी अविशेष
भावको प्राप्त हो जाती हैं उसी प्रकार
विद्वान् अविद्याकृत नाम-रूपसे
मुक्त हो पूर्वोक्त अक्षर (अव्याकृत)
से भी पर उपर्युक्त लक्षणविशिष्ट
पुरुषको प्राप्त हो जाता है।। ८॥

नहावेत्ता नहा ही है

ननु श्रेयसनेके विष्ठाः ग्रह्मा—कल्याणपथमें अनेकों विष्ठ आया करते हैं —यह प्रसिद्ध प्रसिद्धा अतः क्षेत्रानामन्यतमे हैं। अतः क्षेत्रों मेंसे किसी-न-किसी-नान्येन वादेवादिना च विध्नितो के द्वारा अथवा किसी देवादिद्वारा

मृतो ब्रह्मविद प्यन्यां गतिं गच्छति न ब्रह्मैव ।

नः विद्ययैव सर्वप्रतिबन्धस्था-पनीतत्वात् । अविद्याप्रतिवन्ध-मात्रो हि मोक्षो नान्यप्रति-वन्धः, नित्यत्वादात्मभृतत्वाच। तसात्--

विन्न उपस्थित कर दिये जानेसे ब्रह्मवेत्ता भी मरनेपर किसी इसरी गतिको प्राप्त हो जायगा-प्रहाको ही प्राप्त न होगा।

समाधान-नहीं, विद्यासे ही समस्त प्रतिवन्धोंके निवृत्त हो जानेके कारण [ऐसा नहीं होगा ]। मोक्ष केवल अविद्यारूप प्रतिबन्ध-वाला ही है, और किसी प्रतिवन्ध-वाडा नहीं है, क्योंकि वह नित्य और सबका आत्मखरूप है। ः इसल्यि---

स यो ह वै तत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति नास्या-ब्रह्मवित्कुले भवति । तरित शोकं तरित पाप्मानं गुहा-त्रन्थिभ्यो विमुक्तोऽमृतो भवति ॥ ६ ॥

जो कोई उस परत्रहाको जान छेता है वह ब्रह्म ही हो जाता है। उसके कुलमें कोई अत्रस्रवित् नहीं होता। वह शोकको तर जाता है, पापको पार कर लेता है और हृदयप्रन्थियोंसे विमुक्त होकर अमरत्व प्राप्त कर छेता है ॥ ९ ॥

स यः कश्चिद्ध वै लोके तत्परमं त्रहा वेद साक्षादहमेवासीति स नान्यां गतिं गच्छति । देवैरिप तस्य ब्रह्मप्राप्तिं प्रति विघो न

इस छोकमें जो कोई उस परब्रह्मको जान हेता है-- 'वह साक्षात् मैं ही हूँ' ऐसा समझ हेता है, वह किसी अन्य गतिको प्राप्त नहीं होता। उसकी ब्रह्मप्राप्तिमें देवताओग भी विन्न उपस्थित नहीं शक्यते कर्तुम् । आत्मा ह्येगां स कर सकते, क्योंकि वह तो उनका

भवति । तसाद्ब्रह्मविद्वान्ब्रह्मव भवति ।

किं च नास विदुषोऽत्रझ-वित्कुले भवति । किं च तरित शोकमनेकेष्टवैकल्यनिमित्तं मानसं सन्तापं जीवनेवातिकान्तो भवति । तरित पाप्मानं धर्मा-धर्माख्यम्। गृहाग्रन्थिभ्यो हृदया-विद्याग्रन्थिभ्यो विम्रक्तः सन्नमृतो भवतीत्युक्तमेव भिद्यते हृदय-ग्रन्थिरित्यादि ॥ ९॥ आत्मा ही हो जाता है। अतः ब्रह्मको जाननेवाला ब्रह्म ही हो जाता है।

तथा इस विद्वान्के कुलमें कोई अब्रह्मवित् नहीं होता और यह शोकको तर जाता है अर्थात् अनेकों इष्ट वस्तुओंके वियोगजनित सन्तापको जीवित रहते हुए ही पार कर छेता है तथा धर्माधर्मसंज्ञक पापसे भी परे हो जाता है। फिर हृदयप्रन्थियोंसे विमुक्त हो अमृत हो जाता है, जैसा कि 'भिद्यते हृदय-प्रन्थिः' इत्यादि मन्त्रोंमें कहा ही है॥९॥

<del>ः्रिःॐः</del> विद्याप्रदानकी विाधि

अथेदानीं ब्रह्मविद्यासम्प्रदान-विध्युपप्रदर्शनेनोपसंहारः क्रियते।

तदनन्तर अत्र ब्रह्मविद्याप्रदान-की विधिका प्रदर्शन करते हुए [इस प्रन्थका] उपसंहार किया जाता है—

तदेतदचाभ्युक्तम्-

क्रियावन्तः श्रोत्रिया ब्रह्मनिष्ठाः

स्वयं जुह्वत एकर्षिं श्रद्धयन्तः।

तेषामेवेषां ब्रह्मविद्यां वदेत द्यारोव्रतं विधिवद्यैस्तु चीर्णम् ॥ १०॥ यही बात [आगेकी] ऋचाने भी कही है—जो अधिकारी कियावान् श्रोत्रिय, ब्रह्मनिष्ठ और खयं श्रद्धापूर्वक एकर्षिनामक अग्निमें हवन करनेवाले हैं तथा जिन्होंने विधिपूर्वक शिरोब्रतका अनुष्ठान किया है उन्हींसे यह ब्रह्मविद्या कहनी चाहिये॥ १०॥

तदेतद्विद्यासम्प्रदानविधान-मृचा मन्त्रेणाभ्युक्तमभिप्रका-शितम्—

क्रियावन्तो यथोक्तकर्मा-नुष्ठानयुक्ताः, श्रोत्रिया ब्रह्म-निष्ठा अपरसिन्ब्रह्मण्यभियुक्ताः स्वयमेकर्षि-परब्रह्मसुभुत्सवः नामानमिं जुह्वते जुह्वति श्रद्ध-यन्तः श्रद्धानाः सन्तो ये तेपाम् एव संस्कृतात्मनां पात्रभूतानाम् एतां त्रक्षविद्यां वदेत त्र्यात शिरोत्रतं शिरस्यप्रिधारणलक्षणम्, यथाथर्वणानां वेदत्रतं प्रसिद्धम्, यैस्त यैश्व तचीर्ण विधिवद्यथा-विधानं तेषामेव च ॥ १०॥

यह विद्यासम्प्रदानकी विधि [आगेकी] ऋचा यानी मन्त्रने भी प्रकाशित की है—

जो क्रियावान्—जैसा ऊपर वतलाया गया है वैसे कर्मान्छानमें लगे हए. श्रोत्रिय और ब्रह्मनिष्ठ यानी अपरब्रह्ममें लगे हुए और प्रव्रह्मको जाननेके इच्छक तथा खयं श्रद्धायुक्त होकर एकपिं नामक अग्निमें हवन करनेवाले हैं उन्हीं शुद्धचित्त एवं ब्रह्मविद्याके पात्रभूत अधिकारियोंको यह ब्रह्मविद्या बतलानी चाहिये, जिन्होंने कि शिरपर अग्नि धारण करनारूप शिरोव्रतका--जैसा कि अथर्व-वेदियोंका वेदवत प्रसिद्ध है--विधिवत्--शास्त्रोक्त विधिके अनुसार अनुष्ठान किया है, उन्होंसे यह विद्या कहनी चाहिये॥ १०॥

## उपसंहार

तदेतत्सत्यमृषिरङ्गिराः पुरोवाच नैतदचीर्णव्रतो-ऽधीते । नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यः ॥११॥

उस इस सत्यका पूर्वकालमें अङ्गिरा ऋषिने [शौनकजीको] उपदेश किया था। जिसने शिरोव्रतका अनुष्टान नहीं किया वह इसका अध्ययन नहीं कर सकता। परमर्षियोंको नमस्कार है, परमर्षियोंको नमस्कार है। ११॥

तदेतदक्षरं पुरुषं सत्यमृपिरिक्तरा नाम पुरा पूर्व शौनकाय
विधिवदुपसन्नाय पृष्टवत उवाच।
तद्वदन्योऽपि तथैव श्रेयोऽधिने
मुमुक्षवेमोक्षार्थं विधिवदुपसन्नाय
न्रूयादित्यर्थः । नैतद्ग्रन्थरूपम्
अचीर्णत्रतोऽचरितन्रतोऽप्यधीते
न पठित । चीर्णत्रतस्य हि विद्या
फलाय संस्कृता भवतीति ।

उस इस अक्षर पुरुष सत्यको अंगिरानामक ऋषिने पूर्वकालमें अपने समीप विधिपूर्वक आये हुए प्रश्नकर्ता शौनकजीसे कहा था। उनके समान अन्य किसी गुरुको भी उसी प्रकार अपने समीप विधि-पर्वक आये हुए कल्याणकामी मुमुक्षुपुरुषको उसके मोक्षके लिये इसका उपदेश करना चाहिये-यह इसका तात्पर्य है । इस प्रन्थरूप उपदेशका अचीर्णव्रत पुरुप---जिसने कि शिरोव्रतका आचरण न किया हो-अध्ययन नहीं कर सकता, क्योंकि जिसने उस व्रतका आचरण किया होता है उसीकी विद्या संस्कारसम्पन्न होकर फलवती होती है।

समाप्ता ब्रह्मविद्या, सा येभ्यो व्रह्मादिभ्यः पारम्पर्यक्रमेण संप्राप्ता तेभ्यो नमः परमक्रिपभ्यः परमं ब्रह्म साक्षाद्दष्टवन्तो ये ब्रह्माद्योऽवगतवन्तश्च ते पर-मर्पयस्तेभ्यो भूयोऽपि नमः। द्विचनमत्यादरार्थं मुण्डकसमा-प्त्यर्थं च।। ११।। यहाँ ब्रह्मविद्या समाप्त हुई। वह जिन ब्रह्मा आदिसे परम्परा-क्रमसे प्राप्त हुई है उन परमिष्योंको नमस्कार है। जिन्होंने परब्रह्मका साक्षात् दर्शन किया है और उसका वोध प्राप्त किया है वे ब्रह्मा आदि परमक्षिप हैं; उन्हें फिर भी नमस्कार है। यहाँ 'नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यो नमः परमऋषिभ्यः' यह द्विरुक्ति ऋषियोंके अधिक आदर और मुण्डककी समाप्तिके छिये है। ११।

----

इत्यथर्त्रवेदीयमुण्डकोपनिपद्भाष्ये तृतीयमुण्डके

द्वितीयः खण्डः ॥ २ ॥

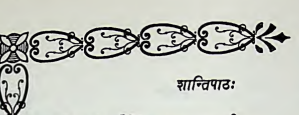


समाप्तमिदं तृतीयं मुण्डकम्।

---

इति श्रीमहोत्रिन्दभगत्रत्पूज्यपादशिष्यस्य परमहंसपरित्राजकाचार्यस्य श्रीमच्छङ्करभगत्रतः कृतात्राधर्वणमुण्डकोपनिपद्भाष्यं समाप्तम् ॥





ॐ भद्रं कर्णेभिः शृ्णुयाम देवा भद्रं पश्येमाक्षभिर्यजत्राः।

स्थिरेरङ्गेस्तुष्टुवा सस्तन्भि-र्व्यशेम देवहितं यदायुः॥ स्वस्ति न इन्द्रो वृद्धश्रवाः

स्वस्ति नः पूषा विश्ववेदाः।

स्वस्ति नस्ताक्ष्योऽरिष्टनेमिः स्वस्ति नो बृहस्पतिर्दधातु ॥

ॐ शान्तिः ! शान्तिः !! शान्तिः !!!



श्रीहरिः

# मन्त्राणां वर्णानुक्रमणिका

#### -satteri-

| मन्त्रप्रतीकानि          | मुं॰ | खं॰ | मं ० | <b>ब</b> ० |
|--------------------------|------|-----|------|------------|
| अग्निर्मूर्घी चक्षुषी    | 2    | . 8 | ٧    | ५२         |
| अतः समुद्रा गिरयश्च      | ₹ -  | 8   | •    | ५९         |
| अथर्वणे यां प्रबदेत      | १    | १   | २    | ৩          |
| अरा इव रथनाभी            | २    | २   | Ę    | 90         |
| अविद्यायामन्तरे          | 8    | २   | C    | 38         |
| अविद्यायां बहुधा         | 8    | 2   | 9    | ३५         |
| आविः संनिहितम्           | 2    | २   | 8    | ६२         |
| इष्टापूर्ते मन्यमानाः    | 2    | २   | १०   | ३५         |
| ॐ ब्रह्मा देवानां प्रथमः | ₹ .  | 8   | 8    | ų          |
| एतसाज्ञायते प्राणः       | २    | 8   | Ę    | ५०         |
| एतेषु यश्चरते            | 2    | २   | ب    | 30         |
| एषोऽणुरात्मा चेतसा       | ą    | 2   | 3    | १००        |
| एहोहीत तमाहुतयः          | 8    | २   | Ę    | ३१         |
| कामान्यः कामयते          | 2    | २   | २    | १०४        |
| क्रियावन्तः श्रोत्रियाः  | ą    | 2   | १०   | ११७        |
| काली कराली च             | 2    | २   | ٧    | २९         |
| गताः कलाः पञ्चदश         | ą    | २   | v    | 188        |
| तत्रापरा, ऋग्वेदः        | 2    | 8   | ų    | १२         |
| तदेतत्स्रत्यमृषिः        | 3    | 2   | ११   | 225        |
| तदेतत्स्रत्यं मन्त्रेषु  | ŧ    | 2   | *    | 28         |
| तदेतत्स्रत्यं यया        | 2    |     | •    | w          |
| MANIAL AM                | •    |     |      |            |

| मन्त्रप्रतीकानि                         | र्मुं ० | सं॰ | मं॰  | ã.   |
|-----------------------------------------|---------|-----|------|------|
| तपसा चीयते ब्रह्म                       | 2       | *   | 6    | 25   |
| तपसा चापत नसः तपःश्रद्धे ये ह्युपवसन्ति | 8       | 7   | 2.5  | ३६   |
| तसाम्ब देवा बहुधा                       | 2       | 8   | •    | 4,६  |
| तसादिमः समिषः                           | 2       | 8   | 4    | 48   |
| तसाहचः साम यजूषि                        | 2       | 8   | Ę    | 44   |
| तसी स विद्वानुपसन्नाय                   | 8       | २   | १३   | 88   |
| तसै स होवाच                             | 2 8     | *   | 8    | 15   |
| दिच्यो ह्यमूर्तः पुरुषः                 | 7 2     |     | 2    | *    |
| द्वा सुपर्णा सयुजा                      | 3       | 8   | 2    | ८३   |
| धनुर्यहीत्यौपनिषदम्                     | 2       | 2   | 3    | ६६   |
| न चक्षुषा गृह्यते                       | ą       | 8   | 6    | 96   |
| न तत्र स्यों भाति                       | 2       | २   | १०   | 96   |
| . नायमात्मा प्रवचनेन                    | 3       | 2   | 3    | १०६  |
| नायमात्मा बलहीनेन                       | ₹       | २   | x    | २०८  |
| परीक्य लोकान्कर्मचितान्                 | . 8     | 2   | १२   | 35   |
| पुरुष एवेदं विश्वम्                     | ?       |     | 90   | ६०   |
| प्रवा होते अहढा                         | 8       | 2   | •    | ३२   |
| प्रणवो धनुः शरः                         | 2       | २   | Y    | ६७   |
| प्राणो होष यः सर्वभूतैः                 | 3       | 8   |      | . 66 |
| बृहच तद्दिव्यम्                         | 3       | 8   | 9    | 98   |
| न्द्रहोवेदममृतम्                        | 2       | 2   | . 88 | 60   |
| भिद्यते हृदयग्रन्थः                     | २       | 2   | 6    | ७५   |
| यत्तदद्रिश्यमग्राह्मम्                  |         |     | Ę    | १५   |
| यया नद्यः स्यन्दमानाः                   | \$      | 7   | 6.   | ११५  |
| ययोर्णनाभिः स्रजते                      |         | -१  | •    | 38   |
| यदर्चिमद्यदणुम्यः                       | 2       | ٤.  | 2    | ĘY   |
| यदा पश्यः पश्यते                        | 1       | \$  | 1    | 60   |

| मन्त्रप्रतीकानि               | मुं॰ | खं॰ | मं० | ão.       |
|-------------------------------|------|-----|-----|-----------|
| यदा लेलायते ह्याचिः           | . 8  | २   | 2   | २६        |
| यं यं लोकं मनसा               | 3    |     | १०  | १०१       |
| यः सर्वज्ञः सर्वविद्यस्य      |      | 8   | 3   | 28        |
| n n                           | 7    | ?   | G   | ७२        |
| यस्मिन्द्योः पृथिवी           | 2    | 7   | 4   | ६९        |
| यस्यामिहोत्रमदर्शम्           | - १  | 2   | ₹   | २७        |
| वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्याः | 3    | 7   | Ę   | ११०       |
| शौनको ह वै महाशालः            | 8    | 8   | ą   | 6         |
| सत्यमेय जयति                  | ş    | 8   | Ę   | 38        |
| सत्येन लम्यस्तपसा             | ą    | 2   | 4   | 99        |
| सप्त प्राणाः प्रभवन्ति        | 7    | 8   | 4   | 40        |
| समाने वृक्षे पुरुषः           | ₹    | 8   | 2   | 24        |
| स यो ह वै तत्परमम्            | ą    | 2   | •   |           |
| स वेदैतत्परमम्                | ą    | 2   |     | ११६       |
| संप्राप्यैनमृषयः              | 3    | 2   | 4   | 803       |
| हिरण्मये परे कोशे             | ?    | 2   | 9   | १०९<br>७६ |
|                               |      |     |     |           |





(36)

सं त्रीहरि:॥

# गीताप्रेस, गोरखपुरसे प्रकाशित उपनिषद्

ईशादि नौ उपनिषद्
बृहदारण्यकोपनिषद्
छान्दोग्योपनिषद्
ईशावास्योपनिषद्
केनोपनिषद्
कठोपनिषद्
माण्डूक्योपनिषद्
मुण्डकोपनिषद्
प्रश्लोपनिषद्
प्रश्लोपनिषद्
ऐतरेयोपनिषद्

अन्वय, हिंदी व्याख्यासहित हिंदी अनुवाद शांकरभाष्यसहित हिंदी अनुवाद शांकरभाष्यसहित